
Kemp u nama
i mi u kempu!
završna publikacija projekta Camping the trash out

Muzej popularnih i supkultura
avgust 2021.



Uvodna reč o kempu – predgovor 
Uroš Đurović

I’m so into camp right now
Vladimir Milisavljević

Kemp stil i popularna kultura – maskulino i feminino
Smiljka Čabraja

Kemp kao metastil: 
književnost, film i multimedija

Ekfrastički kemp: 
prelazak Slike Dorijana Greja iz reči na platno
Tatjana Ristić

Jennifer's Body i društvena percepcija kempa
u filmskoj umjetnosti 
Tamara Tica

Kemp vremeplov! 

Kemp kao stil preteranog vs. kritika preterivanja: 
parodija i satira kroz istoriju mode
Ana Samardžić

Kemp – ponovljivost neponovljivog
Jelena Jovanović

Ispred svog vremena? Temporalnost i 
(de)kontekstualizovani kemp u pop stvaralaštvu Bebi Dol
Jelena Beočanin

O projektu i izložbi

Potpisi učesnika 

Partneri projekta 

04

S A
D R
Ž A J

24

66

14

46

92

08

36

76

22

48

94
95



Uroš Đurović je kustos i producent projekta Camping the trash out, kao i osnivač Muzeja 
popularnih i supkultura. Radio  je u Centru za kulturnu dekontaminaciju, Školi mjuzikla Eudven, 
Muzeju korupcije, Erazmusu i učestvovao u mnogobrojnim kulturno-umetničkim projektima. 
Stekao je diplomu politikologa za međunarodne poslove na Fakultetu političkih nauka 
Univerziteta u Beogradu. Takođe poseduje i zvanje mastera na međunarodnom programu 
sa dualnom diplomom u oblasti kulturnog menadžmenta i produkcije: MA in Cultural Policy 
and Management study programme (University of Arts, Belgrade & University Lumière Lyon 
2). Njegove velike strasti su gluma i pevanje, a najviše se interesuje za popularne kulture, 
supkulturne obrasce, kao i njihov značaj za društvo.

Dva kustoska vođenja na otvaranju izložbe: Ana Milovanović i Uroš Đurović (Ostavinska 
galerija, KC Magacin), Arhiva Muzeja popularnih i supkultura

Two parallel exhibition guided tours: Ana Milovanović and Uroš Đurović (Ostavinska Gallery, 
KC Magacin), Museum of popular and subcultures archive

Uroš Đurović is a curator and a producer of Camping the trash out, project, as well as the 
founder of The Museum of Popular Cultures and Subcultures. He worked at the Centre 
for Cultural Decontamination, Eudven School of Musical, The Museum of Corruption, for 
Erasmus, and he took part in numerous cultural and artistic projects. Uroš obtained a degree 
in politicology for international businesses at the Faculty of Political Sciences, Belgrade 
University. He also gained a master’s degree in cultural management and production:  MA in 
Cultural Policy and Management study programme (University of Arts, Belgrade & University 
Lumière Lyon 2). His passionate about acting and singing, while his interest mostly revolves 
around pop culture, subcultural patterns and their social significance.

Uroš Đurović

4 5



	 Nakon duge avanture, dve izložbe pod nazivom Pronađi kemp u sebi ... ! ?, završnog 
filma i avanture usmerene ka kemp estetici, vreme je za nešto što će zaokružiti  našu priču. 
Naša zbirka pod nazivom Kemp u nama i mi u kempu predstavlja zbirku radova mladih 
istraživača iz različitih humanističkih naučnih disciplina na temu kempa. Zaista, šta je kemp?

	 Opisan kao prenaglašen, sveprisutan, plastičan, šaren i neopisiv, kemp izaziva sukobe 
među teoretičarima i istraživačima. Epiteti koji se pridaju kempu često su kontradiktorni: 
kemp je spontan, ali dobro osmišljen; kemp šalje jasne poruke, ali je apolitičan; kemp se igra 
sa prenaglašavanjem rodnih uloga, ali je aseksualan... Kako opisati nešto što samo sebe ne 
opisuje? Suzan Sontag, koja u svojim Beleškama o kempu (Notes on camp) već 1964. godine 
pristupa istraživanju ovog fenomena, smatra da pokušati da se pojam kempa definiše jeste 
suprotno kempu kao takvom.

	 Time ćemo se voditi i mi! Dodali bismo i one pristupe prema kojima je kemp način 
na koji percipiramo stvari. Upravo iz tog razloga pronalazimo kemp u sebi i sebe u šarenilu 
kempa. Primećujemo ga od mode Versaja, preko dreg kvin estetike, pa sve do savremenog 
roka i popa. Kemp je na velika vrata medija ušao 2019. godine, kada je bila organizovana 
Met gala sa temom kempa, a sada možemo čuti i da se spot za pesmu Montero izvođača Lil 
Nas X-a opisuje kao kemp. Štaviše, ako malo temeljnije pretražite Netfliks, videćete da kemp 
postoji i kao posebna kategorija serija i filmova (engl. campy). Ipak, tu se ovaj pojam još uvek 
ne iscrpljuje, jer kako je serija Insatiable bila umalo zabranjena zbog vređanja gojaznih ljudi 
(engl. fat-shaming), branili su je upravo time da je u njoj korišćen specifičan kempi humor.

	 Kome je ovaj stil i humor namenjen? Da li je inkluzivan ili ekskluzivan? Da li pripada 
nižim ili višim slojevima društva? Kako se odnosi prema manjinama, pre svega LGBTIQ+ 
zajednici, gde najčešće pronalazi svoje korene? Kakvo je njegovo viđenje tradicionalnog 
razumevanja rodnih identiteta i uloga?

	 Postavljajući mnoštvo važnih društvenih pitanja, naši istraživači pokušavaju da 
osvetle različite segmente kemp stila i odgovore na ova i mnoga druga pitanja. 

	 Dobro došli u svet kempa, gde ćete dobiti odgovor na mnoga pitanja, ali ćete još više 
pitanja postaviti sebi i drugima!

Reč kustosa projekta

Uroš Đurović

	 After a long journey including, two exhibitions called ”Find camp in yourself ...! ?’’, 
the aftermovie and an adventure through camp aesthetics, it's time for something that will 
round our story up. Our research publication called ”Camp in ourselves and we in camp’’ 
(Serbian: Kemp u nama i mi u kempu) is a collection of research papers by young researchers 
with background from various humanities disciplines on the topic of camp. Indeed, what is 
camp?

	 Described as overemphasized, ubiquitous, plastic, colorful, and indescribable, camp 
provokes conflicts among theorists and researchers. The epithets attached to camp are 
often contradictory: camp is spontaneous but well thought out; camp sends clear messages 
but is apolitical; camp is playing overemphasizing gender roles, but it is asexual ... The 
question is: How to describe something that does not describe itself? Susan Sontag, who in 
her Notes on camp started researching this phenomenon back in 1964, believes that trying 
to define the term camp is the opposite of camp as such.

	 We will be guided by that premise too! We will also follow those approaches according 
to which camp is the way we perceive things. That is why we chose to find camp in ourselves 
and ourselves in the colorfulness of the camp. We notice camp from Versailles fashion, 
through drag queen aesthetics, all the way to modern rock and pop aesthetic. Camp entered 
the mainstream media in 2019, when the Met gala was organized on the topic of camp. 
Subsequently, we can notice that the video for the song Montero by Lil Nas X is described 
as a camp. Moreover, if you look through Netflix a little more thoroughly, you will see that 
”campy” also exists as a special category of TV shows and movies. However, doesn’t stop 
here. The Netflix series “Insatiable”, was almost banned for fat-shaming, and the authors of 
this TV show defended themselves saying that they used specific camp humor.

	 For whom is this style and humor recommended? Is it inclusive or exclusive? Does it 
belong to the lower or higher classes of society? How does it treat minorities, primarily the 
LGBTIQ + community, where we can find the roots of camp? What is the campy view of the 
traditional understanding of gender identities and roles?

	 By asking a multitude of important social questions, our researchers try to reflect on 
different segments of the camp style and answer these and many other questions.

	 Welcome to the campy world, where you will get answers to many questions, but you 
will ask yourself even more questions.

A word from the project curator

Uroš Đurović

Da li smo pronašli kemp u sebi ... ! ? Have we found camp in ourselves ...! ?

6 7



Vladimir Milisavljević (1997) apsolvent je komunikacija i studija medija na Fakultetu za medije 
i komunikacije u Beogradu. Interesuje se za teoriju medija i kulture. Bavi se konceptualnom 
umetnošću, u svojim radovima ispituje odnos ideologije i identiteta.

Vladimir Milisavljević is a final-year student at the Department for Communications and 
Media Studies at the Faculty of Media and Communications in Belgrade. He is interested in 
the theory of media and culture. His field of research is conceptual art and in his papers he 
explores the relation between ideology and identity. 

Vladimir Milisavljević

Abstract

Recently, it seems like camp has reached its mainstream climax. Starting from Ryan Murphy 
series to reality shows featuring drag, mass audience has started embracing camp and 
has found a visual appeal in it. Even though it was  initially described as sensibility by 
Susan Sontag, camp has always been more than a style. It has been a shelter to those 
who used to be exposed to brutal mock due to their unconventionality, reflected in gender 
or sexual orientation or physical anomalies. The members of this subculture have found a 
way to legitimize their lives under their own rules, while scrutinizing established norms that 
determine which lives are the ones worth living. Can camp language and its codes, coming 
from margins, be understandable to the culture of the majority and truly become part of 
mainstream?

Keywords: camp, mainstream, identity, subculture, subversive 

8 9



I’m so into camp right now!

	 Eluzivan pojam poput kempa nemoguće je svesti na jedinstvene, nepromenljive 
karakteristike, jer su one determinisane istorijskim promenama odnosa margine i centra. 
Druga poteškoća je to što je on istovremeno i pridev i imenica i glagol. On je životni stil, 
senzibilitet, vanscenska teatralnost, samoprezentacija, posvećenost marginalnom, kritička 
distanca naspram ustaljenih normi. On je objektiv kamere koji hvata najmanji detalj 
predmeta, osobe ili događaja stavljajući nad njima znak pitanja, rekontekstualizujući ih – 
on ih istovremeno i slavi i parodira.

	 Jedno je sigurno – protivrečnost je imanentna kempu. Istovremeno on je i feministički 
i mizogen, on je samosažaljenje i traženje smisla, on je progresivan, dok isto tako utvrđuje 
i već postojeće stereotipe. On je izobilje referenci, koje zbog idealizovanja prošlosti uvek 
čini prisutnim, ne dozvoljavajući im da budu istisnute iz kulturnog pamćenja; on podseća na 
lične tragedije pojedinaca čiji su životi nekada bili neživljivi.

	 Pisac Kristofer Išervud u romanu The world in the evening (1954) popularizuje ovaj 
pojam, a nešto kasnije termin je dodatno afirmisan radom Notes on camp (1964) američke 
filozofkinje i esejistkinje Suzan Sontag, gde on svoje mesto pronalazi u akademskim 
institucijama, studijama filma i kvir teoriji. Iako je esej Notes on camp (1964) prekretnica 
i polazišna tačka u teoriji kempa, on je i oštro kritikovan zbog nedostatka istraživanja i 
nerelevantnosti primera na koje predstavljene teze ne mogu biti istodobno primenjene. 

	 Politički potencijal kempa razotkriva razloge zbog kojih se ova supkultura (ne) 
priključuje  mejnstrimu i uslove pod kojima je prisvajanje u mejnstrim moguće. Ova teza 
je suprotna viđenju Suzan Sontag, koja posmatra kemp kao isključivo apolitičan (Sontag, 
1964). Teza da je kemp apolitičan bi delimično mogla biti opravdana tvrdnjom Filipa Kora 
da je „kemp slobodna asocijacija, a ne slobodno mišljenje“ (Core, 1984). Ukoliko slobodno 
mišljenje posmatramo kao preduslov kritičkog mišljenja, platforme koja bi dovela do 
suštinskih političkih promena u životu pojedinaca i zajednica, može delovati da ono nije u 
središtu kempa. Čini se kao da je pervertiranje ustaljenih normi i pojava proces koji je sam 
po sebi cilj, a ono što bi mogao biti njegov potencijalni ishod jeste samo slučajna posledica 
tog procesa.

	 Slučajno ili ne, kemp je subverzivan. On razdire hegemone slike ne samo ukusa 
već roda i identiteta, pa i samog sistema znanja. Kako znanja o tome ko smo dolaze iz 
kulture, filmovi i drugi medijski proizvodi kao izvori kulturnih sadržaja uče nas šta znači biti 
muškarac i žena, koji su životi vredni življenja, a koji su nedostojanstveni ili čak nedovoljno 
vredni pomena. Kemp je političan u onoj meri u kojoj razotkriva apsurdnosti društvenih 
konstrukata, u meri u kojoj stvara zajednicu za ljude bez zajednice.

	 Politički aspekt kempa ogleda se u samoj etimologiji te reči, u naglašavanju 
poziranja (pose), koje  ,,nerazumljive” i skrajnute identitete – one koji nisu imali drugi izbor 
osim kempa – čini vidljivim. Identiteti koji su bili izloženi brutalnom podsmehu zbog svoje 
nekonvencionalnosti, koja se ogleda u rodnoj ili seksualnoj orijentaciji, fizičkim anomalijama, 
u kempu su pronašli način da sebe legitimišu kao ljudska bića čiji su životi vredni življenja. 

Šta je potrebno da osobe takvih životnih stilova postanu glavni junaci na filmskom platnu ili 
da imaju sopstvene rijaliti emisije? Da li će time što će postati deo mejnstrima ujedno dobiti 
i priznavanje statusa dostojnog ljudskog bića?

	 ,,Hegelijanska tradicija vezuje želju sa priznavanjem, tvrdeći da je želja uvek želja za 
priznavanjem i da jedino kroz iskustvo priznavanja svako od nas postaje konstituiran kao 
društveno biće“ (Batler, 2010). Shodno tome, kemp identitet, kao i bilo koji drugi identitet, 
ako nešto želi, želi da bude priznat kao dostojno ljudsko biće. Kako Batlerova navodi, 
uslovi pod kojima bivamo priznati jesu van nas samih i oni su društveno artikulisani. Ti 
uslovi proizvode diferencijaciju između ljudskog i onoga što je manje od ljudskog, a sam 
pojam ljudskog uspostavlja se u odnosu na razlike – morfološke, etničke, rodne, rasne ili 
seksualne.                       

	 Pripadnici kemp supkulture su pronašli način da sebe legitimišu time što su izmislili 
sopstvene uslove priznavanja, kad već nisu mogli ispuniti uslove dominantne kulture. Oni 
koriste sopstveno telo kao jezik kako bi se zaštitili i sakrili od onih koji bi mogli da im naude, 
kao i da bi se predstavili svojoj zajednici (Core, 1984). Ovi signali rezultat su višeslojnih 
iskustava, čiji je tek najtanji površinski sloj razumljiv kulturi većine. Nerazumevanje koda 
kempa od strane dominantne kulture otvara logično pitanje, a to je da li kemp može da 
postane deo mejnstrima, tj. da postane deo skupa uverenja prihvaćenih od najvećeg dela 
populacije?

	 Put do istinskog mejnstrima je kompleksan proces koji najpre podrazumeva povećanu 
medijsku prisutnost, koja, za razliku od samog mejnstrima, ne znači nužno prihvatanje 
od strane većine. Da bi kemp postao deo mejnstrima, nije dovoljno da se Končita Vurst 
predstavi pred milionima gledalaca i odnese pobedu na Evroviziji. U prosečnom televizijskom 
gledaocu ona će izazvati gađenje i gnev, biće doživljena kao „frik“. S druge strane, ono što 
se čini kao mukotrpniji zadatak, koji bi destigmatizovao drugačije oblike življenja, jeste 
promena pogleda na drugost. One uslove koji određuju koji se životi doživljavaju kao 
„prirodni“ ili „poželjni“ neophodno je proširiti. To bi značilo redefinisanje čitavog sistema 
znanja, prelazak sa idealnog tela na idealna tela, sa rigidnih normi na njihovu fleksibilnost. 
Iako ovo deluje kao krajnje altruistički cilj, možda njegovo ostvarenje izaziva strepnju 
dominantne kulture, te ona kemp inkorporira u sebe kako bi smanjila intenzitet otpora čija 
snaga ima potencijal da naruši njene temelje.

	 Ulazak kempa u mejnstrim deluje kao jedan nagli kulturni skok. Serije Rajana Merfija 
su tako više kemp od samog kempa – u svojoj preteranoj stilizovanosti serija Hollywood 
prikazuje jednu nepostojeću, idealizovanu sliku starog Holivuda, poput dreg performera 
koji u pabovima oživljavaju dive kao što su Mej Vest, Džudi Garlend i druge. Još veće 
komercijalno ostvarenje jeste njegova serija Ratchet, koja je bila prva u trendingu na 
Netfliksu u Srbiji. Tu je, zatim, i Netfliksova serija Sex education, koja obiluje referencama 
na kemp i kemp likovima, gde je jedna od glavnih junakinja Lili Iglhart otelotvorenje onoga 
što Suzan Sontag naziva „artificijelnost“ i „rod bez genitalija“ (Sontag, 1964). Značajno 
mesto zauzima i poslednje Diznijevo ostvarenje Cruella, gde je prikazana potreba za stilom 
i teatralnosti koja je veća od života. Ovi primeri, kao i brojne poznate ličnosti koje koketiraju 
sa kemp estetikom (Lil Nas X, Hari Stajls), učinili su da kemp doživi svoj mejnstrim vrhunac. 

10 11



Literatura:

1.  Batler, Džudit. Nevolje s rodom. Karpos, 2010.

2.  Bauman, Zigmunt. Fluidni život. Mediterran, Novi Sad, 2009.

3.  Booth, Mark. CAMPE-TOI! On the origins and definitions of camp. Cleto, Fabio, editor. 
Camp: Queer Aesthetics and the Performing Subject: A Reader. Edinburgh University 
Press, 1999.

4.  Core, Philip. From camp: The lie that tells the truth. Cleto, Fabio, editor. Camp: Queer 
Aesthetics and the Performing Subject: A Reader. Edinburgh University Press, 1999.

5.  Ross, Andrew. Uses of camp. Cleto, Fabio, editor. Camp: Queer Aesthetics and the 
Performing Subject: A Reader. Edinburgh University Press, 1999.

6.  Sontag, Susan. Notes on ‘Camp’. Cleto, Fabio, editor. Camp: Queer Aesthetics and the 
Performing Subject: A Reader. Edinburgh University Press, 1999.

Međutim, taj stav ne dele svi, a naročito ne oni koji dolaze direktno iz te supkulture.

	 U intervjuu za časopis Vanity Fair Rupol (jedan od najpoznatijih dreg performera 
današnjice) izjavio je da dreg nikada neće postati mejnstrim. Inkorporiranje drega u 
dominantnu kulturu neizvodljivo je jer je on njena antiteza. Iako je danas popularna kultura 
preuzela elemente dreg kulture, u tome ne treba videti njihovu konceptualnu povezanost, 
već osvajanje novih tržišta i nalaženje načina da se drugačiji životni stilovi komodifikuju. 
Izrazi poput  „Yaaas“ ili „Hey girlfriend“ postali su deo mejnstrim kulture, ali po rečima Rupola 
istinski dreg (koji je personifikacija kempa) nikad neće postati njen deo jer on svet vidi 
kao iluziju. Videti svet kao iluziju jeste pretnja po dominantnu kulturu i njenu reprodukciju 
postojećih odnosa moći.

	 S druge strane, jedan širi društvenopolitički kontekst doprineo je tome da kemp 
postane mejnstrim. Prvo, to je povećana homogenost kulture, koja je u sebe uključila 
karakteristike raznih supkultura. Supkulture više nisu ekskluzivne, u prodavnicama brze 
mode se podjednako mogu pronaći majice sa natpisima Rolingstonsa ili odeće koja bi se 
mogla okarakterisati kao čist kemp. Drugi faktor koji doprinosi tome da kemp postane 
mejnstrim možda se baš krije u onome što Zigmunt Bauman naziva „fluidni život“. To je 
život koji se odvija u uslovima fluidne modernosti (Bauman, 2009). Predstavnici takvog 
života žive u neprestanom strahu od zastarevanja i stalnom hrljenju ka novom, koje im 
omogućava da sebe beskonačno reinventiraju. Svoje identitete bacaju i kupuju, i svaki 
novi dan je prilika za novo ja. Ovakav savremeni identitet zasigurno pronalazi fascinaciju u 
dregu, čiji se performeri takmiče u različitim kategorijama oponašajući direktore banaka, 
zvanice na dodeli Oskara ili glamurozne vanzemaljce. Kemp očarava slobodom koja je 
samo njemu svojstvena, nudi identitet koji nema granica i upravo u tome se krije njegova 
sve veća privlačnost. Pored ovih okolnosti, ne treba izuzeti i političke tendencije – lideri 
sada vide jednu čitavu skupinu potencijalnih glasača kojoj se treba dodvoriti. Stoga se 
današnje borbe za ljudska prava sve više svode na borbe za kulturnu reprezentaciju manjina 
u medijima i to ne treba zaboraviti kada je glavni junak Netfliksove serije kvir.

	 Takođe, mejnstrim može usvojiti kemp zbog njegove popularnosti. On prihvata kemp 
modu izdvajajući je iz njenog ideološkog i istorijskog okvira. Stoga kemp uvek pronalazi način 
da se redefiniše, da reaguje sa ukusom publike i protiv njega (Core, 1984). U jednoj epizodi 
emisije RuPaul’s drag race glumica Vanesa Hadžens, koja je tom prilikom bila gostujući 
član žirija, izjavila je: ,,I’m so into voguing right now!“ Ovakve izjave kemp apstrahuju od svih 
oblika otpora i kolektivnih borbi i svode ga isključivo na vizuelno zadovoljstvo. One ukazuju 
da je mejnstrim publika prihvatila kemp bez njegove ironije, ona je opčinjena blistavom laži 
kempa, a ne shvata da ta laž govori istinu.

	 Glavna prepreka koja onemogućuje da istinski kemp postane deo mejnstrima jeste 
to što niko ne želi da se identifikuje sa marginom. Svaki put kada bežimo od sopstvene 
drugosti i kada svoj ego-ideal tražimo u postojećim medijskim ikonama, mi zaboravljamo 
da učestvujemo u stigmatizaciji margine i da su naši postupci prvi korak ka priznavanju 
svake supkulture, ka povećanju njene prisutnosti i vidljivosti.

12 13



Smiljka Čabraja je rođena 1995. godine. Diplomirala je istoriju umetnosti 2020. godine 
na Filozofskom fakultetu u Beogradu na Katedri za istoriju moderne umetnosti, na kojoj 
trenutno pohađa i master studije. 

Smiljka Čabraja was born in 1995. She gained a degree in arts theory in 2020 at the Faculty 
of Philosophy, Modern Art History Department, where she is currently attending master 
studies.

Smiljka Čabraja

Abstract

The essay deals with issues of masculinity and femininity in camp  style. Originally 
recognized as a style that is associated with homosexuality and cross-dressing, camp 
nurtures extravagance and theatricality, but also humor. Since the context of camp is 
inseparable from the context of homosexuality and drag culture, camp is seen in this essay 
as a style that equally serves the qualities that are recognized as feminine, as well as 
masculine. Emphasizing both qualities, then by creating an artificial, bisexual pose, camp 
does not necessarily tend to ridicule or change traditional gender roles, although it  treats 
them with a dose of humor. Because of its love for artificial, camp cannot be satisfied by 
imitation or representation of one genius or stereotype. Kemp is aware of our expectations. 
Dressing a woman as a man or a man as a woman, camp uses both gender and gender 
differences and characteristics. On the one hand, its goal is to shock and attract attention. 
On the other hand, the camp is an expression of the self that is different, which is not 
subject to general cultural places and determinants, but it is not he hesitates to play with 
them . –but it does not hesitate to play with them.

14 15



Kemp stil i popularna kultura 
– maskulino i feminino

	 Kako bismo mogli govoriti o elementima maskulinog ili femininog u kempu, moramo 
poći od (potencijalne) definicije kempa. Šta je zapravo kemp? Pre svega, to je stil. To se, 
naravno, ne odnosi samo na stil oblačenja već i na način izražavanja, senzibilitet koji ima 
za cilj da odudara, štrči, da preteruje i prenaglašava. Kao „kemp“ označeno je ono što je 
„toliko loše da je dobro“ (McElroy, 2017: 293), ali i ono što se može smatrati subverzivnim 
u odnosu na to što uobičajeno doživljavamo kao poželjno ili lepo. No, da li kemp zaista ima 
za cilj da bude subverzivan? Ovo pitanje nam je značajno i za odnos kempa prema polu i 
rodu i njihovim karakteristikama. „Kemp ukus vrednuje artificijelno više nego prirodno, stil 
više od sadržaja i odnosi se prema ljudima i objektima sa teatralnošću i humorom, često 
sa oštrinom.“ (Isto: 293) „Kemp uspostavlja kritičku distancu prema određenim aspektima 
kulture, kao što su rodne uloge i društvena očekivanja, ali ne teži eksplicitno da ih promeni.“ 
(Isto: 294)  Dakle, kemp se prosto služi drugačijim, smelijim jezikom od mejnstrim stilova. 
Cilj kempa je da privuče pažnju, što se vidi i u jednoj od mogućih etimoloških pozadina reči 
kemp – a to je francuski glagol se camper, koji znači pozirati na upadljiv ili prenaglašen 
način. Najzad, kada pođemo od toga da je kemp stil, dolazimo do zaključka da je kemp 
poza. Tu pozu možemo zauzeti u pisanju ili govoru, humoru, filmskom, vizuelnom jeziku ili 
odevanju i šminkanju. Kemp nam „sugeriše da femininost nije zavisna od pola ili roda – već 
da je femininost poza koju svako može zauzeti“ (Isto: 294).

	 „Kemp uvek uključuje koliziju dva opozitna seta znakova ili više njih – široka, 
maskulina ramena Krafordove, koja kontriraju njenom femininom imidžu...“ (LaValley 
[Creekmur, Doty, eds], 1995: 69) Suština kempa je u njegovoj ekstravagantnosti, zahtevanju 
pažnje, ljubavi prema artificijelnom. Ta ekstravagantnost se ne može zadovoljiti iskazom, 
formalnim ili ne, jednog pola, jednog roda, jednog rodnog stereotipa. Kemp se namerno 
služi maskulinim i femininim, prihvata, a zatim prenaglašava oba kvaliteta kako bi stvorio 
artificijelnu, dvopolnu pozu. Kemp vidi i slavi artificijelnost u svemu i čini sve artificijelnim. 
On je nametljiv i upadljiv, ali sa sobom nosi dozu humora. Sontagova je kemp okarakterisala 
kao „razigran, antiozbiljan“ (Sontag, 1964). Međutim, nekoliko redova pre nego što će 
kempu dati pomenute epitete, Sontagova kaže da su „čisti primeri kempa nenamerni; oni 
su mrtvi ozbiljni“. Možemo zaključiti da je kemp pun kontradiktornosti koje u sebi teži da 
spoji i zadrži, da je ozbiljan u svojoj neozbiljnosti i da se tako odnosi prema rodu i razlikama 
među polovima. 

	 Kemp rodu pristupa teatralno i sam rod tretira kao artificijelnost. Kemp nije 
zainteresovan za ono što je jednostavno, prirodno, naturalno i nenašminkano – već za 
ono što odudara, što izaziva, šokira i uznemirava, ili čak vređa. Kao „kemp“ najčešće je 
okarakterisano ono što je „preterano za mejnstrim“ (McElroy, 2016: 293). U tome uočavamo 
i sličnost kempa sa dreg kulturom. Kemp je izraz sopstva koje nije opterećeno nazivima, 
koje je drugačije i ne podleže etiketiranju – ali se ne ustručava da, poznajući te etikete, 
zbuni posmatrača koji se na njih navikao.

	 Prva „zvanična” definicija kempa u engleskom jeziku nastaje 1909. u ediciji 
Oksfordovog rečnika, gde se kemp definiše kao „pretenciozan, prenaglašen i teatralan; 
ženstven ili homoseksualan” (Bekhrad, 2019). Još u vreme pre ove definicije, krajem 19. 
veka, kemp se vezivao za homoseksualnost i krosdresing (Laneri, 2019). Čini se da je 
kontekst kemp stila neodvojiv od konteksta homoseksualnosti. Međutim, nije svaka veza 
između kempa i homoseksualnosti slavljena i stavljena u afirmativni govor. Kemp je takođe 
kritikovan kao stil koji „rasplamsava stereotipične predstave o gejevima i tako učvršćuje 
negativan odnos društva prema gej zajednici” (Robertson, 1996: 4). Za jedne, kemp je 
progresivan jer izaziva standardne društvene kodekse izgleda i ponašanja; za druge je čak 
opresivan i opasan jer se služi simbolima koji su viđeni kao stereotipni, čak konzervativni. 
„Politika kempa može biti reakcionarna, liberalna ili radikalna, zavisno od primera koji 
uzimate u obzir i vaše ideološke agende kao čitača. Ali jedna stvar u vezi sa kempom je 
sigurna – bar za mene: kemp je kvir. Nema ničeg strejt u vezi sa kempom.” (Doty, 2000: 
82) Šta je to tačno kvir, odnosno homoseksualno, kod kempa? Na pojedinim mestima 
u literaturi možemo naići i na podatke prema kojima se poreklo reči „kemp” vezivalo za 
muške prostitutke koje su se oblačile poput žena i često menjale mesto boravka (Kolarić, 
2010: 253). Tako se može pročitati i da je „kemp možda bio prvi intelektualni (mada visoko 
estetizovan) način ukazivanja na potencijal gejeva, lezbijki i biseksualaca da preokrenu 
ili bar podvrgnu ispitivanju uslove dominantnih kulturoloških produkcija i tumačenja” 
(Creekmur, Doty, 1995: 11). Smatra se da je kemp postojao kao supkulturna, gotovo tajna 
formacija do eseja Suzan Sontag iz 1964. godine (Isto: 12). Od tog trenutka kemp se razvija 
uporedo sa strujama koje su težile ostvarivanju većih prava za žene, gejeve, te uporedo sa 
seksualnom revolucijom, koje su davale prostora do tada nevidljivom ili zaobilaženom u 
javnom govoru. „Procene kempa i njegove politike su suštinski vezane za njihov istorijski 
momenat; značenja i mogućnosti kempa su se menjale s vremenom, kao i gej, lezbijske i 
kvir koncepcije kempa.” (Pellegrini, 2007: 170) Već na osnovu brojnih definicija i procena 
etimološke pozadine reči „kemp” jasno nam je da se radi o stilu koji je teško ukalupiti i smestiti 
u strogo određene okvire. Sontagova je začetke kemp ukusa videla u 18. veku, ljubavi prema 
gotskim romanima, u karikaturama i artificijelnosti Versaja (Sontag, 1964). Ipak, imajući u 
vidu sve složenosti kempa, kao i različitih čitanja tog pojma, dominantne teme koje se i 
dalje vezuju za kemp jesu „ukus / stil / estetika, seksualnost i rod – ili pre seksualnost u 
spoju sa igranjem rodnih uloga (preko stilskih kodova)” (Doty, 2000: 82). Spomenuli smo 
izvornu vezanost kemp stila za krosdresing. Ukoliko je kemp podrazumevao muškarca 
obučenog kao žena, odnosno preuzimanje femininih kvaliteta od strane muškarca, logično 
je da se zapitamo – da li je onda kemp u svojoj suštini feminin? Međutim, već smo rekli 
da je za kemp ženstvenost poza. Tu pozu, prema pomenutoj definiciji, zauzima muškarac. 
Nezavisno od toga da li se radi o gej muškarcu ili ne, ovo saznanje nas navodi i da se 
zapitamo nad maskulinim u kempu. Kako bismo o ovome raspravljali, treba odrediti koje 
kvalitete smatramo maskulinim, a koje femininim. Zapravo, možda je važnije pitanje: koje 
kvalitete kemp smatra maskulinim, a koje femininim?

	 Spomenuli smo da su kemp neki prepoznali, a neki i oštro kritikovali kao stereotipičan. 
Upravo u toj stereotipičnosti možemo naći odgovore na to kako kemp pristupa maskulinosti, 
a kako femininosti. Sada nam je nešto jasniji citat sa početka teksta – da kemp nema 

16 17



drugoj polovini videa prikazuje u crnom odelu i nenašminkana (Piggford, 1997: 41). „Iz 
videa se ne može jasno zaključiti da li je Lenoksova muškarac u ženskom dregu (u prvoj 
polovni videa) ili žena u muškom dregu (u drugoj polovini).” (Isto: 41) Obe ove predstave 
su androgine, teatralne, neprirodne i zbunjujuće. Ipak, dok posmatramo Eni Lenoks u ovim 
kostimima, nemamo utisak da ona teži da sakrije svoju femininost, ali ni svoju maskulinost. 
Podjednako korišćenje maskulinih i femininih kvaliteta jeste razigrano i humorično, ali ne 
nužno i ismevajuće za bilo koga. U pomenutom prisvajanju muževnosti i ženstvenosti koje 
je izvela Lenoksova nema sarkazma niti ciničnosti. Kao što je Suzan Sontag primetila, „čisti 
kemp je uvek naivan”, dok je namerni, svesni kemp „obično manje zadovoljavajuć” (Sontag, 
1964).

	 Dejvid Boui je poznat po nekoliko kemp inkarnacija, poput Ziggy Stardust i Aladdin 
Sane (Hebidge, 1979: 60). Zbog svog androginog stila Boui je postao vodeća figura 
talasa koji je negovao dramatičnu šminku, frizuru i teatralni performans (Rosenblum, 
2019). Njegova upadljiva, istovremeno maskulina i feminina pojava privukla je veliki broj 
mladih ljudi koji su ga neretko imitirali u oblačenju i šminkanju (Hebidge, 1979: 60). Mada 
kritikovan na kulturološko-političkom nivou za stvaranje nedovoljno kritičkog raspoloženja 
među mladima, smatra se da Bouijeve kemp, seksualno dvoznačne inkarnacije nisu imale 
politički cilj (Isto: 61). „Bouijeva metaporuka bilo je bekstvo – u fantastičnu prošlost […] 
ili naučnofantastičnu budućnost.” (Isto: 61). Istovremeno, Boui je zaslužan za „otvaranje 
mnogih pitanja o seksualnom identitetu koja su prethodno bila potisnuta, ignorisana ili 
jedva naznačena u rok i omladinskoj kulturi” (Isto: 61).

	 Kao senzibilitet koji je ekstravagantan, artificijelan i teatralan, kemp ne teži 
jednostavnom i lako odredivom. Za jedne revolucionaran, za druge stereotipičan, kemp se 
služi i maskulinim i femininim simbolima kako bi stvorio sopstvenu pozu, a nama služio 
kao neiscrpan izvor inspiracije za razmišljanja o seksualnosti, estetici, te rodnim i polnim 
razlikama. 

eksplicitnu nameru da menja tradicionalne načine rodne reprezentacije. Odgovor na pitanje 
„zašto” možemo pronaći u još jednoj već navedenoj, a važnoj osobini kempa, a to je humor 
i parodičnost. Kemp je dezorijentišuć. On se služi simbolima koje su se naše oko, ali i 
naučen razum navikli da prepoznaju kao maskuline, odnosno feminine. Bez namere da 
ulazimo u polemiku oko toga koje su razlike među polovima imanentne, a koje kulturološki 
određene i upisane, usredsredićemo se na posmatranje kempa u popularnoj kulturi.

	 Eni Lenoks stekla je svojevrsnu titulu „kemp dive” (Piggford, 1997: 41) zahvaljujući 
svojoj androginoj pojavi i dezorijentišućim kostimima. U spotu za pesmu Sweet dreams 
(are made of this) iz 1983. godine Eni je obučena u crno, klasično muško odelo sa belom 
košuljom i kravatom, ima kratku kosu, dok su joj oči i usta jarko našminkani (Isto: 40). 
Iako obučena u mušku odeću, Eni je ovde ipak prepoznatljiva kao žensko; odnosno, kao 
žena koja performira androginost (Isto: 40). U njenoj pojavi prepoznajemo dva različita 
kulturološka simbola – crno, ozbiljno odelo kao simbol maskulinosti i našminkano lice 
koje nam ukazuje na femininost (Isto: 40-41). Mada smo govorili o kempu kao procesu 
koji nastaje iz preuzimanja i performiranja ženstvenosti od strane biološkog muškarca, 
ovde imamo obrnut slučaj. Možemo zaključiti da kemp nije ništa manje ravnodušan prema 
biološkom polu nego prema rodnim stereotipima (Isto: 40). Kemp je svestan da žena 
obučena kao muškarac izaziva zabunu jednako koliko i muškarac obučen poput žene. Sa 
jedne strane, kemp tako stvara dezorijentišuću sliku, navodeći posmatrača da se zapita 
da li gleda u ženu ili muškarca. Sa druge strane, kemp je vrlo svestan šta doživljavamo 
kao maskulino, a šta kao feminino. Mnogi smatraju da je njegov cilj da parodira ili ismeva 
tradicionalno podeljene muške i ženske uloge. Istina, kao što smo već naglasili, kemp jeste 
humoričan i zabavan. On vidi pozu i artificijelnost u svemu, i sam jeste poza. Međutim, 
kada se ne bi igrao sa maskulinim i femininim, kada bi sve video kao jednako i isto, kemp 
ne bi bio artificijelan, pompezan i upadljiv. „Što više proučavamo umetnost, to smo manje 
zainteresovani za prirodu”, rekao je Oskar Vajld, prepoznat kao jedna od najvažnijih kemp 
figura (McElroy, 2016: 300). Ovo nas može odvesti u pravcu da kemp ne posmatramo nužno 
kao stil koji ima nameru da promeni društvo iz korena, već da u društvu, takvom kakvom 
jeste, stvori sliku koja šokira, zbunjuje i privlači pažnju. Naravno, tome postoji razlog koji 
možemo potražiti u začecima samog kemp stila, koji je svojevrsni odgovor i na pitanje o 
povezanosti kempa sa homoseksualnošću. U društvu koje se neprijateljski odnosilo prema 
gej ljudima, oni su morali naučiti prilagoditi svoju pojavu i ponašanje konvencionalnim 
očekivanjima. Kako bi izbegli uznemiravanje, gejevi bi se predstavljali u stereotipičnijem 
mačo stilu, dok bi lezbijke težile tradicionalnijem femininom oblačenju ili ponašanju (Isto: 
297). Zbog toga su gej ljudi razvili „uvećanu svesnost o teatralnosti života unutar društva” 
(Isto: 297–298). „Tako smo razvili oko i uho za površine, pojave, forme – stil. Iz ovog ugla, 
kemp senzibilitet je zaista proizvod naše opresije.” (Isto: 298) Kemp je zaista hipersvestan 
tradicionalnih rodnih uloga i društvenih očekivanja. Obući se u ruho namenjeno drugom 
polu nije puki izraz igranja sa društvenim očekivanjima i način da se ona iznevere – već 
izraz nekonvencionalnog sopstvenog ja kojem je autentičnost dugo bila uskraćena. 

	 U spotu za pesmu Love is a stranger Eni Lenoks pojavljuje se u „dve vrste drega” 
– prvo sa platinastoplavom perikom, našminkanim očima i ustima i u bundi, dok se u 

18 19



Literatura:

1.  Creekmur, Corey K. and Doty, Alexander, eds. Out in Culture: Gay, Lesbian, and Queer 
Essays on Popular Culture. Duke University Press, Durham and London, 1995.

2.  Doty, Alexander. Flaming Classics: Queering the Film Canon. Routledge, New York and 
London, 2000.

3.  Hebidge, Dick. Subculture: The Meaning of Style. Routledge, London and New York, 
1979.

4.  Kolarić, Vladimir. Snobizam, dendizam, kemp. Treći program, br. 147, 2010.

5.  McElroy, Dolores. Camp. Papenburg, Bettina, editor. Gender: Laughter. Macmillan 
Interdisciplinary Handbooks. Macmillan Reference USA, Farmington Hills, MI, 2017.

6.  Pellegrini, Ann. After Sontag, Future Notes on Camp. Haggerty, George E. and McGarry, 
Molly, eds. A Companion to Lesbian, Gay, Bisexual, Transgender, and Queer Studies. 
Wiley–Blackwell, Oxford, 2007.

7.  Piggford, George. “Who’s That Girl?”: Annie Lennox, Woolf’s “Orlando”, and Female 
Camp Androgyny. Mosaic: An Interdisciplinary Critical Journal, vol. 30, no. 3, 1997, pp. 
39–58.

8.  Robertson, Pamela. Guilty Pleasures: Feminist Camp from Mae West to Madonna. 
Duke University Press, Durham and London, 1996.

9.  Sontag, Susan. Notes on camp. 1964.

Internet izvori:

1.  Bekhrad, Joobin. What does it mean to be camp? BBC, 2019. [pristupljeno 1. jula 
2021]: https://www.bbc.com/culture/article/20190503-what-does-it-mean-to-be-camp

2.  Laneri, Raquel. No, Met Gala, gender fluidity and camp aren’t the same thing. New York 
Post, 2019. [pristupljeno 1. jula 2021]: https://nypost.com/2019/05/07/no-met-gala-
gender-fluidity-and-camp-arent-the-same-thing/

3.  Rosenblum, Sarah. Iconic musicians that embody “Camp: Notes on Fashion”. Stitch 
Fashion, 2019. [pristupljeno 1. jula 2021]: http://www.stitchfashion.com/home//music-
icons-that-embody-camp-notes-on-fashion

Kostimi izložbe koji istražuju rodne uloge u kemp stilu: David Lulić i Anja Knežević – 
kostimografi (Ostavinska galerija, KC Magacin), Arhiva Muzeja popularnih i supkultura

Costumes from exhibition exploring gender roles in camp style: David Lulić and Anja 
Knežević – costume designers (Ostavinska Gallery, KC Magacin), Museum of popular and 
subcultures archive

20 21



Kemp kao metastil: 
književnost, film i multimedija

Kemp (Camp) as a meta-style:
literature, film and multimedia!

	 Ako uzmemo u obzir da je kemp stil, postavlja se i pitanje da li se kemp može 
definisati kao književni stil. Šta bi onda bile kempi stilske figure i kempi pripovedanje? Neko 
bi čak rekao i da je kemp sam po sebi veoma „vizuelan“, te je teško govoriti o kempu ako 
nemamo jasno vidljive vizuelne elemente. Ipak, živopisni opisi u mnogim romanima, kratkim 
pričama, a posebno u dramskim delima jesu više nego vizuelni u svojoj osnovi. Slično je i sa 
tzv. sedmom umetnosti, čiji multimedijalni karakter jača sa razvojem tehnologije. Za jedan 
kempi film ili seriju, pored scenarija, režije i produkcije, potrebni su i kempi saundtrekovi, 
kostimi, scenografija, pa čak i sama „kempopisna“ interpretacija (gluma).

	 Kemp ne poznaje granice. Kao sveprisutan stil, kemp nam nudi mogućnost da 
otvoreno diskutujemo i o kemp arhitekturi, kemp filmu, čak i o kemp mimovima, kemp 
ličnostima, pa i o kemp stilu života (koji se najčešće vezuje za ličnosti poput Oskara Vajlda).

	 Za početak, zagolicaćemo maštu istraživačkim radovima na temu književnosti i 
filma. Otkrijte transformacionu moć kempa i njegovu fluidnost!

	 If we take into account that camp is a style, the question whether camp can be 
defined as a literary style itself arises. What would be then considered as campy stylistic 
figure or a campy narrative? One would even say that the camp itself is very "visual", so it is 
difficult to talk about campiness if we do not have well-defined visual elements. However, 
vivid descriptions of many novels, short stories, and especially dramatic works are more 
than picturesque. It is similar with the so-called seventh art. With the development of 
technology, film strengthens its multimedia character. To create campy film or series, 
besides a campy script, direction and production, we would need some campy soundtracks, 
costumes, scenography. Even the "campesque" interpretation (acting) is needed to fulfil the 
experience. 

	 Kemp knows no boundaries. As an omnipresent style, camp offers us the opportunity 
to openly discuss camp architecture, camp film, camp mimes, camp personalities, and 
even camp lifestyle (which is most often used to describe the life of Oscar Wilde).

	 For the beginning, we would like to open this subject with research papers on the 
topic of literature and film. Discover the transforming power of the camp and its fluidity!

22 23



Tatjana Ristić (1990) diplomirala je i magistrirala na Katedri za uporednu književnost i teoriju 
književnosti Filološkog fakulteta Univerziteta u Beogradu, gde od 2016. godine pohađa 
doktorske studije u okviru programa Jezik, književnost, kultura, modul: Književnost. Dobitnica 
je stipendije Fondacije mladih talenata 2012/2013. i 2014/2015. Njene oblasti interesovanja 
su engleska i postkolonijalna književnost, estetika, teorija i istorija umetnosti i video-igre.

Tatjana Ristić (1990) obtained her Bachelor and Master's degrees at the Department of 
Comparative Literature and Literary Theory of the Faculty of Philology, University of Belgrade, 
where she is pursuing a Ph. D. degree within the Language, literature, culture program, module 
of Literature since 2016. She was awarded the Young Talent’s Foundation scholarship in 
2012/2013 and 2014/2015. Areas of interest: English and postcolonial literature, esthetics, 
theory and history of art and video games.

Tatjana Ristić

Abstract

This paper offers a camp reading of Albert Lewin’s 1945 film The Picture of Dorian Gray. Its 
theoretical framework is based on two approaches: on the one hand, that which insists on 
camp’s connection to overarticulation and artificiality rather than its origin as a homosexual 
subculture; on the other hand, the literary theory of ekphrasis (literary evocation of visual 
art). Using these approaches, the author juxtaposes Oscar Wilde’s novel and Lewin’s film, 
especially the portrait of Dorian Gray painted by Ivan Albright. Even though Oscar Wilde is 
generally accepted as a camp figure, his novel is not. What the author suggests is that the 
transition of the portrait from written text to the canvas represented on the big screen can 
be read as camp due to Albright’s violations of realistic painting principles underlined in 
the novel. The painter’s, as much as the directorial intention to depict the portrait in such a 
manner achieve what Susan Sontag called “seriousness that fails” in her pivotal essay on 
camp. 

24 25



Ekfrastički kemp: 
prelazak Slike Dorijana Greja iz reči na platno

Biti prirodan predstavlja pozu, i to najrazdražljiviju od svih meni poznatih.

Oskar Vajld, Slika Dorijana Greja, str. 10

	

	 Teorijsko bavljenje kempom istraživača će, verovatno, već u prvim minutima dovesti 
u vezu sa Oskarom Vajldom. Tome doprinosi činjenica da je najpoznatiji pojedinačni iskaz 
o ovom pojmu, Beleške o kempu Suzan Sontag, posvećen upravo Vajldu. Međutim, ako se 
Vajld bezupitno dovodi u vezu sa kempom, sa njegovim delom to nije slučaj. Suzan Sontag 
kaže da je Vajld figura u tranziciji: po njegovom dolasku u London njegov stil ona smatra 
konzervativnim, i tvrdi da je to reflektovano u Slici Dorijana Greja, te veruje da Vajld tek 
kasnije počinje da anticipira demokratski duh kempa (Sontag, 2013 [1964]: 200). 

	 Određenje kempa koje ona nudi u velikoj meri odudara od većine drugih zato što 
kemp ne dovodi u suštinsku vezu sa homoseksualnošću i feminiziranošću, već ga tretira 
kao apolitičnu i strejt pojavu (Horn, 2017: 18). Vajld je za nju preteča kempa prvenstveno 
zato što je dendi – po njenom mišljenju, kemp je moderni dendizam (Sontag, 2013 [1964]: 
200). Međutim, drugi autori smatraju da kemp nikako ne možemo odvojiti od njegovog 
specifičnog istorijskog porekla u gej supkulturi, ma koliko njegov savremeni kontekst bio 
varijabilan (Horn, 2017: 16). Oni čvrste gej korene kempa pronalaze, na primer, u satiri 
Samjuela Batlera, poeziji nonsensa Edvarda Lira i apsurdnom humoru Oskara Vajlda 
(LaValley, 1995: 68–69). U tom smislu Vajlda prepoznaju kao gej ikonu jednako koliko 
i ikonu kempa. Shvatanje kempa na kom je utemeljena ova analiza u izvesnom smislu 
bliže je onom koje nudi Suzan Sontag stoga što nismo okupirani potragom za latentnom 
homoseksualnošću u romanu i filmu Slika Dorijana Greja. 

	 Iako je postalo uobičajeno da se kemp shvata kao nešto što izneverava svaki pokušaj 
definisanja, istaći ćemo one aspekte koji će biti važni za našu temu: kemp je estetska 
strategija koja se često postiže stilističkom preteranošću, prenaglašenom teatralnošću ili 
drugim formama preterane artikulacije koje dovode do neskladnosti i diskrepancija. Zato 
kemp generalno narušava opresivne ideologije i normativna shvatanja, bila ona u vezi sa 
rodom, seksualnošću ili ma čime drugim, dovodeći u pitanje status svega što se smatra 
„prirodnim“ ili „originalnim“ (Horn, 2017: 21). Sklonost kempa ka denaturalizaciji, na kojoj 
akademija insistira, preuzeta je, svakako, iz kvir teorije (Horn, 2017: 20). Ovo je zajednička 
tačka kako „strejt“ čitanja kempa1, tako i onih utemeljenih na kvir teoriji2, pa predstavlja i 
teorijsku okosnicu određenja kojim ćemo se nadalje služiti.

1 V. npr. određenje Umberta Eka (O ružnoći) u kom se kemp meri stepenom artificijelnosti (str. 408) i kaže se 
da svi kemp predmeti i osobe moraju posedovati element ekstremizma koji je protivprirodan, jer nema kempa 
u prirodi, te da je kemp ljubav prema ekscentričnom, prema stvarima koje su ono što nisu (str. 411).
2 V. npr. Rejčel Devit (Girl on Girl: Fat Femmes, Bio-Queens, and Redefining Drag), koja tvrdi da je kemp metoda 
pomoću koje hegemonija postaje kvir, denaturalizovana i, stoga, podvrgnuta subverziji kroz prekomernu 
artikulaciju (str. 32).

	 Kao što je pomenuto, iako je Oskar Vajld opšteprihvaćen kao oličenje kempa, 
bilo zbog svoje homoseksualnosti, bilo dendijevskog stila i senzibiliteta, njegovo 
delo je ređe dovođeno u vezu sa kempom. Viktorija Mils jedna je od retkih koji u Slici 
Dorijana Greja, ipak, pronalaze kemp, ali njoj za takvo čitanje Vajldovog jedinog 
romana svakako pomaže to što Dorijana Greja posmatra kao homoseksualca koji nije 
eksplicitno „izašao iz ormana“3.  Interesantno je što je ona, takođe, jedina kritičarka 
koja je dovela u vezu kemp i ekfrazu – književnu evokaciju dela prostornih umetnosti 
(Jakobi, 2009: 61). Citirajući članak iz broja časopisa Edinburgh Review iz 1814. godine, 
ona ističe da je ekfraza povezana sa „rumenom ženstvenošću“4 koja ovaploćuje čistu 
artificijelnost, te da, kao reprezentacija reprezentacije, ali i kao dendi, obitava u odnosu 
između originala i kopije, i u razlici njihovih umetničkih stilova (Mills, 2009: 155).

	 Ovakvo viđenje ekfraze nadovezuje se na ona koja nastaju nakon što je Leo 
Špicer ponudio prvo moderno određenje ovog pojma 1955. godine, u kojem kaže da je 
ekfraza une transposition d’art, reprodukcija, kroz medijum reči, čulno perceptibilnih 
objets d’art (Spitzer, 1962: 72). Verbalna instanca se, od Špicera nadalje, razumeva 
kao aktivna, govoreća, ona koja vidi, dok je objekt ekfraze pasivan, viđen i nem (Mičel, 
2007: 179). Objektifikacija predmeta ekfraze dovodi se u vezu sa viđenjem žene, a na 
svoju kulminaciju nailazi u Mičelovom eseju Ekfraza i drugost: „Ekfrastička poezija kao 
verbalno dočaravanje ženske slike […] ima prizvuk pornografskog pisanja i fantaziju 
masturbacije [autora]“ (str. 190). Međutim, Mičel i prvi pravi pomak u odnosu na ostale 
teoretičare koji insistiraju na rodnoj ekonomiji u delanju ekfraze, jer zaključuje da rod 
nije jedinstven ključ, već jedna od mnogih pojava razlikovanja koja pojačava dijalektiku 
slikateksta kakav je ekfraza (str. 201). Samim tim, ženstvenost / feminiziranost u 
ekfrastičkom prikazivanju nije nužna, a onda kada postoji, nije nužno u vezi sa kempom.

	 Slika Dorijana Greja, kao što već i sam naslov svedoči, primer je ekfraze, i to  jedan 
od najpoznatijih u svetskoj književnosti. Ovaj roman takođe je i prelomni momenat za 
teoriju ekfraze zato što narušava jednu od osnovnih doktrina većine modernih shvatanja: 
deskripcija nije dominantan oblik kazivanja u prikazu portreta, već je  vrlo svedena. Iako 
se insistira na neverovatnoj sličnosti između modela i lika na platnu koje je oslikao Bejzil 
Holvord, koja postoji i pre i nakon što slika postane najmagičnije ogledalo (Vajld, 2004 
[1890]: 100) žive smrti Dorijanove duše (str. 202), ne ulazi se u detalje toga kako je slikar 
postigao ovu realističku sličnost.5 Vajld kao da se poslužio Lesingovim zapažanjem da 
Homer ne dočarava Heleninu lepotu direktnim opisom, već slikajući efekat koji njena 
lepota ostavlja na trojanske starce (Lesing, 1964 [1766]: 86). Na isti način se Dorijanova 
lepota ne nudi direktno, već kroz efekte koje slika ostvaruje na svoje posmatrače.6 

3 Ona to, na primer, pokazuje kada kaže da Dorijan odbija kolekcionarstvo tipičnih buržoaskih i muških 
domaćinstava (insekte, markice, kovanice), te se opredeljuje za rodno neuobičajeno sakupljanje cveća, 
dragulja, parfema i tekstila (str. 149).
4 U originalu stoji reč „effeminacies“, a ne „femininities“, gde je prva prvenstveno pripisivana feminiziranim 
homoseksualcima. U teorijama kempa uvek se insistira na njoj, ali srpski jezik ne nudi pogodnu distinkciju 
između dve vrste ženstvenosti. Čini nam se da reč „ženskastost“ ne bi odgovarala kontekstu.	
5 Za iskaze o sličnosti književnog lika i lika na portretu v. npr. Vajld, 2004 [1890]: 27, 131.
6 Dobra ilustracija ovoga nalazi se, na primer, u odlomku u kom Dorijanu, dok posmatra prvi put svoj portret, 
osećanje sopstvene lepote dolazi kao otkrovenje (Vajld, 2004 [1890]: 28).

26 27



Vajld implicitno preispituje Lesingovu ideju da je 
književno delo ostvareno u medijumu vremena, 
a likovno u medijumu prostora time što dopušta 
da Dorijanov portret mutira kroz vreme, što 
roman čini fantastičnim (Wells-Lassagne, 2016: 
80)9, pored fantastične smrti glavnog junaka. Mi 
se, međutim, slažemo sa filmskim kritičarima 
koji su ovakav način prikazivanja portreta videli 
kao izneveravanje Vajldovog teksta: „Čovek se 
pita da li bi Vajldova imaginacija, koliko god 
bila grozničava u toj tački, odobrila ovaj užasan 
primer drakule nad drakulama“ (Tyler, 1946: 
22, prevela T. R.).10 Ipak, za razliku od Tajlera, 
smatramo i da je ovo izneveravanje Vajldove 
imaginacije potez umetničke vizije, jer se portret 
u prenosu iz reči na platno i ekran (svesno ili 
nesvesno) kempizuje.
	 Aleksander Doti (2000: 82) tvrdi da 
vantekstualni materijal često pomaže stvaranju 
kemp čitanja, jer neguje određenu kemp 
distancu prema narativu i karakterima, te da 
kemp nije nužno pristup u konstruisanju teksta 
ili performansa, već je ponekad strategija 
čitanja, a može biti i oboje istovremeno. Pošto 
je svaka adaptacija, zapravo, autorovo čitanje 
prototeksta, možemo reći da i Levin i Olbrajt 
čitaju Vajldov roman kao kemp, tj. da njihova 
svest o kempu samog pisca u njima otvara 
„kemp oko“ koje ima moć da transformiše 
(čitalačko) iskustvo (Sontag, 2013 [1964]: 192).
Međutim, obojica istovremeno i stvaraju umetničko delo koje je kemp time što oni kroz (per)
verziju realnosti nastoje da denaturalizuju originalno delo.11 Mnogi autori o kempu govore 
slično, tvrdeći da je kemp zavisan od grotesknog, u kojem se sve individualne crte dodatno 
naglašavaju, izoluju i nadigravaju prethodna realistična otelotvorenja, dekonstruišući 
konformističku modernost time što se služe nečuvenošću radi pojačavanja emocije 
recipijenta koja nastaje kao odgovor na kemp prizor (LaValley, 1995: 69).

9 Neki autori smatraju da ovo, dalje, anticipira sam film kao medijum (Wells-Lassagne, 2009: 393).	
10 „One wonders if Wilde’s imagination, feverish as it might be on such a point, would sanction this horrible 
example of a dracula to end all draculas.” Citirano u: Felleman, 2006: 20.
11 Doti je od onih teoretičara koji kemp posmatraju u kontekstu kvir teorije, tako da smo ovaj citat znatno 
izmenili kako bismo ga doveli u vezu sa našim kontekstom, a sada ga prenosimo u originalu: „[…] samp’s ironic 
humor always foregrounds straight cultural assumptions and its (per)version of reality – and therefore seeks 
to denaturalize the work of dominant (patriarchal, heterocentrist) ideologies“ (82–83).

Roman pre svega dočarava emotivnu reakciju i moralne posledice slike, tako da vizuelnu rupu 
u centru romana film mora da popuni (Wells-Lassagne, 2009: 395). Ako i postoje konkretni 
opisi u romanu, oni su ilustracija književnih opštih mesta. Lord Henri, na primer, Dorijana 
opisuje kao „mladog Adonisa, koji izgleda kao da je sazdan od slonovače i ružinih latica“ (str. 8). 
Otuda je vizualizacija kako Dorijana, tako i njegovog portreta prepuštena imaginaciji čitaoca, 
uz izuzetak pomena boja (slonovače, grimiza i zlata), čija je svrha možda pre u asocijativnoj 
vezi sa aristokratijom i luksuzom nego sa fizičkim izgledom lika (Wells-Lassagne, 2016: 78).

	 Onog momenta, međutim, kada govorimo o metaekfrazi – kada se književna ekfraza 
ekranizuje, postajući filmska – govorimo i o konkretnoj vizuelnoj formi Dorijanovog portreta. 
Želimo da pokažemo kako je u prenosu književne, pojmovne ekfraze u filmsku, stvarnu 
ekfrazu7 došlo do kempizacije portreta. Neki autori čak tvrde da je Vajldov senzibilitet za 
kemp infiltrirao film putem nemih filmova iz 1913. i 1916. godine u kojima je adaptiran ovaj 
roman (Green: 19).8 Nas pak interesuje film Alberta Levina iz 1945. godine. Ono što ga čini 
jedinstvenim u svetu adaptacija Vajldovog romana jeste to što se jedini služi stvarnim 
slikama, dok sve ostale adaptacije koriste prilagođene fotografije kako bi dočarale 
Dorijanov portret. Iako je film crno-beli, slike se pojavljuju u boji jer su snimljene pomoću 
tehnikolora. 

Slika 1. Portret Herda Hatfilda kao Dorijana Greja, 
Henrik Medina, scena iz filma, 1945.

Portret Herda Hatfilda kao Dorijana Greja (Slika 1), koji je naslikao  Henrik Medina, 
realistički prikazuje glumca kao još uvek neiskvarenog Dorijana. Slika Dorijana Greja 
(Slika 2) Ajvana Olbrajta, s druge strane, prikazuje Dorijana kom je duša unakažena 
grehom. U našem fokusu prvenstveno je potonja slika. Olbrajtovo slikarstvo svrstava 
se u američki magijski realizam. Rediteljev odabir ovakvog slikarskog pravca za prikaz 
Dorijanove degradacije može se opravdati fantastičnošću koja postoji u samom romanu.

7 U pitanju je čuvena tipologija ekfraze koju nudi Džon Holander, razlikujući ekfrazu fiktivnog umetničkog dela 
(notional ekphrasis) i postojećeg umetničkog dela (actual ekphrasis). V. The Gazer’s Spirit: Poems Speaking to 
Silent Works of Art (1995).
8 Autor ovo prenosi kao citat Suzan Sontag, neadekvatno navodeći izvor.

Slika 2. Slika Dorijana Greja, Ajvan Olbrajt, 
1943, Čikaški institut za umetnost

28 29



	 U ovim rečima se potencira utisak realističnosti koji je slika ostavljala na recipijente. 
Malo potom Bejzil ističe kako je to, upravo, samo utisak: „Umetnost je uvek apstraktnija 
nego što zamišljamo. Forma i boja govore nam o formi i boji – i ništa više“ (str. 108). 
Ovaj citat priziva Šenon Vels-Lasanj kada kaže da Olbrajtov portret potpuno napušta 
realizam, dokazujući estetski cilj umetnika, bio on slikar ili filmski reditelj (Wells-Lassagne, 
2009: 398). Njegov portret sasvim lako može da se čita kao ilustracija ideje prethodnog 
neatribuiranog citata: ova slika je „san“, a mogli bismo reći i košmar „o formi“, tj. prikaz 
odsustva realističke forme.

	 Promene koje vizuelno dočarava portret u romanu date su evokativno: prvobitno 
se na usnama pojavio trag surovosti (Vajld, 2004 [1890]: 85), a kasnije i izraz lukavstva 
i izvijena bora licemerja (str. 203). Sve ovo je „vidljivi simbol degradacije koju donosi 
greh“ (str. 90). Ekfraza je u tom pogledu manje deskripcija portreta, a više interpretacija 
skrivenog značenja osobina figure (Wells-Lassagne, 2009: 393). Jedina promena na slici 
koja je opisana vizuelnim rečnikom jeste „skerletna mrlja“ koja je „ličila na sveže prolivenu 
krv“ (Vajld, 2004 [1890]: 203). Na Olbrajtovom portretu je možemo uočiti, kao i poslednje 
promene koje su prikazane u romanu: „[…] portret kao da je prokrvario“ (Isto), pa se krv 
pojavila i na drugoj ruci i na stopalima. Kod Olbrajta je na stopalima nema, ali Dorijan stoji 
na skerletnom tepihu koji asocira na krv. Olbrajt uspeva da dočara lice satira i oči đavola 
(str. 145), te užasan utisak koji slika ostavlja – kao da demonstrira da „ni raspadanje leša u 
vlažnom grobu nije tako strašno“ (Isto). Ipak, Olbrajtova slika izaziva nešto što je svojstveno 
kempu koliko i Kantovoj koncepciji uzvišenog: dopada nam se zbog nezadovoljstva koje 
u nama izaziva (Kant: 103–118). Svojom prenaglašenom neprirodnošću, naročito u 
odnosu na realistički opisan original i prvobitno prikazani portret u samom filmu, ova slika 
opipljivije prikazuje ružnoću nego što bi to ijedna realistička slika mogla: „Ružnoća je bila 
jedina realnost [, …] slikovitij[a]  u svojoj snažnoj aktuelnosti impresije nego sve graciozne 
forme Umetnosti“ (Vajld, 2004 [1890]: 170). Svoju snažnu impresiju Olbrajtova slika postiže 
upravo u kontrastnom odnosu prema ostatku filma: „[…] intenzivno formalizovan crno-beli 
tprekinut je jezivom dvadesetovekovnom slikom“ (Felleman, 2006: 161, prevela T. R.).12  
Suzan Felman još kaže da ova slika, naročito svojim neslaganjima sa romanom, ali i sa 
lepotom crno-belog filma, predstavlja nezaboravan momenat terora živopisnog tehnikolora, 
iako se film žanrovski ne može smatrati hororom (str. 21). Dok otkrivanje prvobitnog 
portreta u tehnikoloru dočarava ekstravaganciju Vajldovog rečnika (Wells-Lassagne, 2016: 
81), boje drugog portreta ilustruju nešto što u romanu nije sadržano i što je protivprirodno. 
Ovo možemo čitati kroz Levinovu ideju da film treba da pređe iz realnog u simbolično.13 

	 Nerealističnosti i neprirodnosti Olbrajtove slike doprinosi i to što, za razliku od 
Medinine, za nju nije pozirao Herd Hatfild, već su braća Olbrajt za tu svrhu napravila lutku 
(Slika 3), koja je potom iskorišćena u završnoj sceni filma da prikaže degradirano Dorijanovo 
telo. Promena u portretu otuda ilustruje prelazak čoveka u lutku, što sugeriše i promenu 
žanra tokom filma – iz socijalne komedije on prelazi u fantastičnu moralnu priču (Wells-
Lassagne, 2009: 398), koja je izražena i kroz prenaglašenu upotrebu boja na drugoj slici.

12 „[…] an intensely formalized black-and-white, fin-de-siècle mise-en-scène is ruptured by a gruesome twentieth-
century painting.”	
13 Albert Lewin, Memo to Mr Block, 1924. Citirano u: Felleman, 1997: 41.	

Kemp otuda istovremeno remeti (prototekst) i stvara (deuterotekst) (Horn, 2017: 21). 
Međutim, koliko god se pomakao od originala, osobenost kempa je da, pored sve sklonosti 
travestiji i transformaciji, stvari naziva svojim imenima i prikazuje svet kao takav (Kolarić, 
2010: 254), te Olbrajtov / Levinov Dorijan nije ništa manje Dorijan od Vajldovog, isto koliko 
je figura na znatno izmenjenom portretu u samom romanu i dalje prikaz Dorijana.

	 Imajmo u vidu i to da je film snimljen 1945. godine, a da posle Drugog svetskog 
rata kemp postaje masovni fenomen, deo popularne kulture i kulturoloških istraživanja 
(Isto: 253). Otuda je verovatna upoznatost ovih umetnika sa Vajldovim statusom ikone 
kempa mogla dovesti do intencije da se denaturalizacijom portreta razbiju i iskritikuju 
konzervativne norme romana, što je u gledaocu / posmatraču stvorilo utisak „omašene 
ozbiljnosti“ (Sontag, 2013 [1964]: 196), nastale u poređenju originala i adaptacije. Suzan 
Sontag, međutim, tvrdi da nije svaka omašena ozbiljnost kemp, već samo ona koja se 
sastoji od adekvatne mešavine preterivanja, fantastike, strasti i naivnosti (Isto), a mi 
verujemo da Olbrajtova slika sadrži upravo ove karakteristike.

	 Ono što se vidi već u poređenju slike Henrika Medine i Ajvana Olbrajta, pored 
očigledne promene stila, jeste i znatna razlika u količini detalja koji su prisutni na slikama. 
Namerna preteranost koja u ovom pogledu postoji na Olbrajtovoj slici kao da priziva reči 
lorda Henrija iz romana: „Detalji su uvek vulgarni!“ (Vajld, 2004 [1890]: 95) Stari tip dendija 
mrzeo je vulgarnosti, ali ih novi tip, dendi koji je ljubitelj kempa, poštuje (Sontag, 2013 
[1964]: 200). Preterano gomilanje detalja opšte je prisutno u filmu. Na primer, u romanu 
postoji plejada malih ekfraza umetničkih predmeta, naročito onih iz domova samog slikara 
i njegovog modela. Levin ovo koristi kako bi postigao vizuelnu hipertrofiju, koja je bezmalo 
primer preterane artikulacije koju smo pominjali u vezi sa kempom. Tretman enterijera 
Dorijanove kuće odgovaraće Dorijanovoj artificijelnosti u izvedbi Herda Hatfilda (Felleman, 
1997: 52), o čemu će biti reči nešto kasnije.

	 Usled manjka vizuelnih informacija o slici koje su date u romanu, možemo se 
pozvati na Bejzilova zapažanja o stilu njegove slike, uz napominjanje da se ona kroz roman 
menjaju. Prvobitno, dok još uvek dovršava portret, Bejzil govori sledeće:

[…] njegova [Dorijanova] lepota mi je otvorila potpuno novi pristup u umetnosti, potpuno novu kategoriju 
stila. […] „San o formi u vremenu misli“ [– …] Dorijan Grej to znači za mene. […] On nesvesno određuje za 
mene crte jedne nove škole, škole koja u sebi mora da ima svu strast romantičnog duha, sve savršenstvo 
duha koji je grčki. Harmoniju duše i tela – što je veličanstveno! U svom ludilu mi smo odvajali ovo dvoje, 
izmislili smo realizam koji je vulgaran, idealnost koja je prazna. […] On je, kao što rekoh, buđenje novog stila. 
Otkrivam ga u krivuljama izvesnih crta, u lepoti i tananosti izvesnih boja. (str. 15)

Isprva Bejzil u portretu koji slika pronalazi spoj dve umetničke forme koje se večito 
smenjuju – romantizma i realizma – ali ne uspeva ovo uviđanje da objasni ikako drugačije 
do kao „osećaj“. Više godina kasnije, sećajući se portreta, kaže Dorijanu:

[…] odlučio sam da naslikam tvoj divan portret kakav stvarno jesi, ne u kostimu mrtvih vremena, nego u 
tvojoj stvarnoj odeći i vremenu. Da li je u pitanju bio realistički metod ili čisto čudo tvoje ličnosti, koje mi se 
direktno predstavilo bez izmaglice ili vela, ne mogu da kažem. (107)	

30 31



je ekstremni izraz toga.Potreba za odstupanjem od originala simbolično je dočarana i 
načinom snimanja. Felmanova ističe samu kameru kao antinaturalističko sredstvo i 
tipičan Levinov potpis (str. 51).

	 Naposletku, kao na poseban izraz preterivanja želimo da ukažemo na mnogostrukog 
autora završnog portreta. Već je u romanu autor podeljen kada lord Henri kaže da je 
mladić u velikoj meri njegova kreacija (Vajld, 2004 [1890]: 56). Problem autorstva otvara 
Šenon Vels-Lasanj pitajući se da li se Bejzil može smatrati autorom portreta kada nakon 
izmena on prepoznaje samo paratekstualne elemente slike: ram i potpis u donjem levom 
uglu (Wells-Lassagne, 2016: 80). Ako je Henri „kreirao“ Dorijanovu degradaciju, nije li on 
autor svih promena koje nastaju u portretu? U tom smislu bi stvarni slikari mogli preuzeti 
književne uloge: Medina je Bejzil, koji slika realističnog i lepog Dorijana, a Olbrajt je Henri, 
koji prezire vulgarnost realnosti i kreira Dorijanovu degradaciju. Tu postoje, naravno, i druga 
dva autora Slike Dorijana Greja: Oskar Vajld, koji se estetizmom bori protiv moralizma, i 
Albert Levin, koji denaturalizacijom ističe moralnost. Pitanje je na kog od svih ovih autora 
Dorijan podiže nož, godinu dana pre nego što Bart proglasi smrt autora (Isto), stavljajući 
tačku na autorsku opresiju nad slikatekstom.

	 U eseju Portrait of an Adaptation Šenon Vels-Lasanj iznosi ideju da je Vajldov roman 
mise en abyme samog procesa adaptacije (str. 77), a u mnogobrojnom kopiranju kopija mi 
želimo da predložimo i to da je ekranizacija filma iz 1945. godine metaekfraza kempizacije. 
Narušavajući prirodu i prirodnu realističnost originala, u onome što će postati masovna 
filmska (re)produkcija ovog romana, Levinov film se ističe onim što je Suzan Sontag nazvala 
„omašenom ozbiljnošću“, a mi bismo dodali i ozbiljnom omašenošću i neskladnošću sa 
originalnom, koje u svojoj preteranosti ilustruju nešto što je Oskar Vajld svojom ličnošću 
samo nagovestio – stilističku diskrepanciju kempa u odnosu na stvarnost.

	 Međutim, kontrast je snažniji kada se 
druga polovina filma sagleda u odnosu na 
roman, a ne njegovu prvu polovinu. Razlog tome 
leži u činjenici da je Levin donekle pripremio 
recipijenta za artificijelnost lutke sa kraja filma. 
Više kritičara je istaklo kako Herd Hatfild glumi 
Dorijana kao da je neživi predmet vraćen u život, 
a Suzan Felman smatra i da Levin dodatno 
ističe glumčevu sličnost sa statuom kada ga 
postavlja u kadrove sa bronzanim kopijama 
Verokijevog i Donatelovog Davida (Felleman, 
1997: 47–48). Neki čak misle da Herd Hatfild 
tokom filma zadržava nepomičan, bezizražaja
pogled, pa prvi portret deluje realističnije i od samog glumca (Wells-Lassagne, 2009: 398). 
U ovom kontekstu reditelj od samog početka filma svesno anticipira užas lutke koji sledi, 
a koji je suštinski sadržan u Olbrajtovom portretu.14 

	 Utisak Dorijanove artificijelnosti naznačen je i u romanu, gde se govori o Dorijanovom 
poziranju koje je „savršeno mirno“ (Vajld, 2004 [1890]: 23), o njegovoj „izvajanoj“ nosnici 
(str. 20) i usni (str. 83), kao i da je generalno sazdan od „lepote koju starogrčke mermerne 
statue čuvaju za nas“ (str. 37). Svrha ovih opisa nije u tome da ukažu na Dorijanovu 
artificijelnost, već na lepotu ravnu idealnoj lepoti helenskih statua. Jedini momenat 
u romanu kada možemo govoriti o intencionalnom prikazivanju Dorijana kao nečeg 
artificijelnog jeste kada njemu samom, nakon što je ubio Bejzila, sopstvene ruke izgledaju 
kao „grozno obličje od voska“ (str. 147), čime se pravi paralela sa neprirodnošću i jezivošću 
voštanih figura.

	 Odabir Herda Hatfilda za glumca koji će tumačiti Dorijanov lik govori dosta o 
Levinovoj umetničkoj intenciji. Pored neprirodnog i zamrznutog izraza lica, kritičari 
neretko ističu i njegovu ženstvenost15 (Felleman, 1997: 45), koja u romanu postoji samo 
implicitno.16 Značajnije od toga je što se glumčev izgled direktno kosi sa jednim od retkih 
vizuelnih opisa iz romana: Dorijan ima plave oči i zlatnu, kovrdžavu kosu (Vajld: 20), dok je 
Herd Hatfild tamnooki mladić ravne, tamne kose. Ovo je jedna od najočiglednijih promena, 
pored mnogobrojnih fabulativnih interpolacija koje „kopija“ donosi u odnosu na „original“. 
Vidimo da je Levin hteo da pokaže naličje Vajldovog junaka, a Olbrajtov portret samo 
14 I Vajld nudi anticipaciju užasnog kraja upotrebom doživljenog govora: „[…] doći će dan kad će njegovo lice biti 
smežurano i zbrčkano, oči mutne i bezbojne, elegancija njegove figure izlomljena i deformisana. Rumenilo će 
nestati s njegovih usana, a zlato sa kose. Život koji će stvoriti njegovu dušu nagrdiće mu telo. Postaće užasan, 
grozan i grub. Kada je pomislio na to, probo ga je oštar bol poput noža“ (str. 28).	
15 Demistifikacija roda koja se pripisuje kempu mogla je, takođe, biti predmet naše analize da je Greta Garbo, 
kao što je želela, prihvatila Levinovu ponudu da se vrati filmu u ulozi Dorijana, ali je, kako to Levin kaže, tada 
snažna produkcijska cenzura zabranila tu „travestiju“ (citirano u: Felleman, 1997: 45). Greta Garbo jedna je 
od glumica koja je, verovatno jednako koliko i Oskar Vajld, dovođena u vezu sa kempom, pa tako i u čuvenom 
eseju Suzan Sontag (str. 193, 198).
16 Situacija je komplikovanija kada je reč o Dorijanovoj implicitnoj homoseksualnosti. Ona nije smela biti ništa 
očiglednije prikazana na filmu u odnosu na roman, jer se zbog uslova koje je nametao Holivud u to vreme puno 
vodilo računa da ne bude nikakvog homoseksualnog podteksta, ali ga je ipak moguće naći. O tome govori 
Suzan Felman (1997: 46–47).

Slika 3. Scena iz filma, 1945.

32 33



Literatura:

1.	 Devitt, Rachel. Girl on Girl: Fat Femmes, Bio-Queens, and Redefining Drag.  Whiteley, 
Sheila and Rycenga, Jennifer, eds. Queering the Popular Pitch. Routledge, New York and 
London, 2006: str. 27-40. 

2.	 Doty, Alexander. Flaming Classics: Queering the Film Canon. Routledge, New York 
and London, 2000.

3.	 Eco, Umberto. The Ugliness of Others, Kitsch and Camp. On Ugliness. Harvill Secker, 
London, 2007: str. 391–418.

4.	 Felleman, Susan. Art in the Cinematic Imagination. University of Texas Press, 2006.

5.	 Felleman, Susan. Botticelli in Hollywood: The Films of Albert Lewin. Twayne Pub, 
1997.

6.	 Green, Thomas. Camping in Public: an Observation of Social Contributions to 
Queer Aesthetics. Dostupno na elektronskoj adresi (pristupljenoj juna 2021. godine): 
https://www.academia.edu/12447418/Camping_in_Public_an_Observation_of_Social_
Contributions_to_Queer_Aesthetics

7.	 Hollander, John. The Gazer’s Spirit: Poems Speaking to Silent Works of Art. The 
University of Chicago Press, Chicago and London, 1995.

8.	 Horn, Katrin. The History and Theory of Camp. Women, Camp and Popular Culture. 
Springer, Cham, 2017: str. 15–33.

9.	 Jakobi, Tamar. Slikovni modeli i pripovedna ekfraza. Polja, knj. 457 (maj–jun 2009): 
str. 61–102. 

10.	 Kant, Imanuel. Kritika moći suđenja. Dereta, Beograd, 2004.

11.	 Kolarić, Vladimir. Snobizam, dendizam, kemp. Treći program 147 (2010): str. 245–
261.

12.	 LaValley, Al. The Great Escape. Creekmur, Corey K. and Alexander Doty, eds. Out 
in Culture: Gay, Lesbian, and Queer Essays on Popular Culture. Duke University Press, 
Durham and London, 1995: str. 66–75.

13.	 Lesing, Gothold Efraim. Laokoon ili o granicama slikarstva i poezije. Rad, Beograd, 
1964.

14.	 Mičel, V. J. T. Ekfraza i drugost. Ulaznica, knj. 204–205 (jun 2007): str. 173–201.

15.	 Mills, Victoria. Dandyism, Visuality and the ‘Camp Gem’: Collections of Jewels in 
Huysmans and Wilde. Calè, Luisa and Di Bello, Patrizia, eds. Illustrations, Optics and 
Objects in Nineteenth-Century Literary and Visual Cultures. Palgrave Macmillan, 2009: 
str. 147–166.

16.	 Sontag, Susan. Notes on Camp. Against Interpretation and Other Essays. Picador, 
New York, 2013: str. 191–202.

17.	 Spitzer, Leo. The ‘Ode on a Grecian Urn’ or Content vs. Metagrammar. Essays on 
English and American Literature. Princeton University Press, Princeton and New Jersey, 
1962: str. 67–97.

18.	 Tyler, Parker. Dorian Gray: List of the Movie Draculas. View, knj. 7, br. 1 (1946): str. 
18–23.

19.	 Vajld, Oskar. Slika Dorijana Greja. Narodna knjiga, Beograd, 2004.

20.	 Wells-Lassagne, Shannon. Little Boy Blue: Colour in The Picture of Dorian Gray (1945).  
Bauergard, Raphaëlle Costa de, editor. Cinéma et Couleur: Film and Colour. Michel 
Houdiard, 2009, str. 392–400.

21.	 Wells-Lassagne, Shannon. Picturing Dorian Gray: Portrait of an Adaptation. Études 
Anglaises, knj. 69, sv. 1 (2016): str. 76–87.

34 35



Tamara Tica je politikološkinja danju, filmska kritičarka noću i vječita zaljubljenica u film, 
TV i pozorište. Uvijek je u potrazi za novim naslovima i dobrim istraživačkim radovima na 
pomenute teme, a posebno se zanima za njihov propagandni potencijal i ulogu u medijskoj 
pismenosti, naročito mladih. U svojim radovima bavi se primarno političkim efektima 
medijske reprezentacije određenih događaja, ideja i društvenih grupa.  

Tamara Tica

Tamara Tica describes herself as a political scientist during the day, a movie critique at 
night, and an eternal lover of film, TV and theatre. She is always looking for new titles and 
high quality research papers on the aforementioned topics, and is particularly interested in 
their potential for propaganda and role in media literacy, especially of the young. Her papers 
primarily deal with the political effects of the media representation of particular events, 
ideas and social groups.

Abstract

Consensus on the aesthetic value of works of art often trivializes marginalized perspectives. 
This is why the contents which are often in a derogatory or mocking manner classified as 
"camp" and "sinful pleasures" that are "good because they are bad" are exactly the ones 
intended for women or members of LGBT communities. "Kemp" is so often used imprecisely 
and inaccurately, serving more as a term to indicate the aesthetic and moral inadequacy of 
the content, rather than its stylistic specificities. The paper analyzes Jennifer's body, more 
precisely  public and critical perception after its premiere and an almost comprehensive 
reevaluation ten years later, in the context of several film and television works that received 
a similar label "camp". Relying on literature in the field of media studies, film criticism, but 
also the wider field of political science, the paper explores the impact of social consensus 
on awareness of what "camp" represents, but also on what "quality" content is, bearing  in 
mind the impact of targeted groups, but also thematic and ideological commitment of the 
content on the evaluation of its quality.

36 37



se akademska zajednica i teorija na opštem nivou bave ovim fenomenom nema veze sa 
time kako se on u našem okruženju ispoljava. O kempu se, sa jedne strane, govori kao o 
vrijednosnoj orijentaciji i estetskoj opredijeljenosti, dok istovremeno ne postoji „kemp” način 
gledanja na svijet ili „kemp” pravac u umjetničkom stvaralaštvu – ovaj kvalitet se pripisuje 
određenim medijskim sadržajima kao pokušaj da se jednostavno signalizuje podatak o 
njihovoj estetskoj vrijednosti. Na širem kulturnom nivou, opaska Sontagove koja je zaživjela 
u javnom diskursu jeste ona o kempu kao sadržaju koji je      „toliko loš da je dobar” (Sontag, 
1964: 11). U manje poznatoj instanci Sontagova povezuje         „nježno osjećanje” sa 
fenomenom kemp kulture, objašnjavajući da je kemp senzibilitet bez pretenzije ili osude, 
sinoniman sa užitkom koji potiče iz identifikacije sa sadržajem i iskrene „ljubavi prema 
ljudskoj prirodi” (Isto: 10).

	 Razvoj filmske umjetnosti i neophodne tehnologije da se njen uticaj proširi dešavao 
se paralelno sa većim društvenim promjenama. Naime, takozvano „zlatno doba” Holivuda 
u prvoj polovini XX vijeka i period počev od 90-ih godina, koji se smatra istinskim zlatnim 
dobom televizije, istovremeno su periodi pokreta za građanska prava, praćeni, u jednom 
slučaju, kontrakulturnom revolucijom 60-ih (Babuscio, 1977), a u drugom – transformacijom 
ne samo društvenih institucija nego i medijskog prostora tako da akomodira grupe koje u 
njemu do tada nisu postojale, što se desilo početkom ovog milenijuma (Hayward, 1999). 
Ovo ne govori nužno toliko o didaktičkom aspektu umjetnosti ili njenoj sposobnosti da utiče 
na određene društvene tokove, koliko o promjeni poslovne strategije industrije zabave, koja 
prati pomjeranje margina društvenog diskursa, identifikujući promjene ne samo u interesima 
publike nego uzimajući u obzir i njenu segmentaciju pri biranju narativa koji „zaslužuju” da 
budu prikazani. Ovakve promjene čine diskusiju o kemp sadržajima još bitnijom, ako se ona 
postavi u kontekst ciljane publike medija, ali i određenih društvenih grupa kao subjekata, a 
ne isključivo objekata fiktivnih narativa (Mulvey, 1975).

	 Kemp se, takođe, tradicionalno asocira sa LGBT zajednicom, tačnije homoseksualnošću 
(Babuscio, 1977). Pored toga, veliki broj sadržaja koji su sada kultni zbog etikete kempa koja 
im je dodijeljena direktno se bave ženskim iskustvom. Riječima same Beti Dejvis, Whatever 
Happened to Baby Jane? Roberta Oldriča jeste „prvi ženski film te decenije” (Ross, 1989: 
138). Filmovi Heathers (1988) i Jawbreaker (1999) čvrsto su ukorijenjeni u svojoj etiketi 
kempa, te uporno odolijevaju dominantnim estetskim trendovima svojih dekada i bave 
se unutrašnjim svijetom tinejdžerki, na sebi svojstven estetski i dramaturški način. Opet, 
moralni i estetski kod koji se koristi za klasifikaciju sadržaja, čini se, uveliko zavisi od toga 
kome je namijenjen i ko u njemu primarno uživa. Stanje je ostalo manje-više nepromijenjeno 
– u novijoj medijskoj istoriji sadržaji poput Ružne Beti, dobrog dijela televizijskog opusa 
Rajana Merfija (naročito American Horror Story, Scream Queens i Glee), ali i novije serije 
Insatiable (2018) izazivaju veliku pažnju zbog načina na koji dovode u pitanje gledalačke 
i kritičke navike i subvertiraju njihova očekivanja. Gledalac u ovom slučaju nije siguran 
kako da evaluira ili uopšte percipira ove sadržaje zato što nikada nije jasno kako oni sami 
sebe doživljavaju, tj. da li je u pitanju kemp koji svoje senzibilitete otvoreno prigrljuje ili 
program koji želi da bude shvaćen „ozbiljno”, ali nema estetske sposobnosti da to postigne. 
Sontagova, tako, čita kemp kao besadržajan, tačnije kao proslavu kiča, sa čim se Komins 

Uvod

	 Prema Žan-Polu Sartru, „pakao su drugi ljudi” (1985: 26). „Pakao je tinejdžerka”1, 
suvereno tvrdi Dženifer u ključnom momentu filma Jennifer's Body (Cody, 2009), iz 
perspektive nekoga ko je tinejdžerka, ali i demon. Scenaristkinja Dijablo Kodi i režiserka Karin 
Kusama na ovaj način podvlače glavnu tezu svoje horor-komedije iz 2009, koja je u deceniji 
od svoje premijere zadobila status „kultnog klasika” (Ewens, 2018). Trenutni, većinski 
pozitivni medijski i akademski konsenzus o ovom filmu, dekontekstualizovano posmatran, 
može da djeluje prilično obmanjujuće, budući da je najveći dio pozitivnog publiciteta dobio 
u posljednjih nekoliko godina. U deceniji od svoje premijere, Jennifer's Body bio je meta 
tolikog ponižavanja i omalovažavanja da nam je iz sadašnje perspektive to nezamislivo; 
film je smatran trivijalnim, ekscesivnim, vulgarnim i nadasve lošim. Ovakvom evaluacijom 
je unaprijed uskraćen za bilo kakvu dublju diskusiju o ozbiljnim temama kojima se bavi. 
Te 2009. društvo je uživanje u ovom filmu moglo da pojmi samo kroz prizmu „grešnog”, 
intelektualno i estetski neadekvatnog zadovoljstva. U skladu sa tim, film dobija etiketu 
kempa, koja mu je dodijeljena i dobronamjerno (Chappel, 2020), ali i u svojstvu uvrede 
(Bunch, 2009).

	 Film je pažnju, potrebnu da se evaluira kakav odnos ima prema kemp kulturi, 
naizgled „zaslužio” tek sa opadanjem kulturne netrpeljivosti i potcjenjivačkog odnosa 
prema kempu, senzibilitetima koji ga karakterišu i publici koja u njemu uživa. Ovaj rad se 
pozicionira ne samo kao odbrana zasluga filma u svim kategorijama koje se tradicionalno 
povezuju sa „kvalitetom” već i samog kempa u kontekstu njegovih moralnih i estetskih 
zasluga, gradeći argument da je Jennifer's Body svojevremeno netačno okarakterisan sa 
ciljem da se diskvalifikuje ili „uvrijedi”.

Šta je taj kemp2?

	 Najmanji zajednički sadržilac cjelokupne diskusije o filmu jeste njegovo 
poistovjećivanje sa kempom, zbog čega je neophodno osvrnuti se na nestalno, subjektivno 
i često „prevrtljivo“ značenje ovog termina. U svom eseju iz 1964. godine, koji je i prvi 
ozbiljniji pokušaj da se kemp i kemp kultura objasne i kategorizuju, Suzan Sontag tvrdi da je 
to zapravo „konzistentno estetsko iskustvo svijeta”, „pobjeda stila nad sadržajem, estetike 
nad moralnosti i ironije nad tragedijom” (Sontag, 1964: 8). Sa druge strane, način na koji 
1 „Hell is a teenage girl.” (Kusama, 2009).	
2 „Camp” (engl.), termin koji je, kada je bio tema Met gale 2019, zbunio i Selin Dion, koja je prvobitno mislila 
da je riječ o kampovanju (Crucchiola, 2019).

„Hell is a teenage girl”: 
Jennifer's Body i društvena percepcija kempa

u filmskoj umjetnosti 

38 39



pretrpjela ozbiljno nasilje imala mogućnost da jednaku količinu boli nanese drugima. Čak 
i unutar ovog, za horor žanr relativno čestog pitanja, Jennifer's Body djeluje subverzivno – 
Dženifer ne samo da nije kažnjena za svoju seksualnost već joj je njeno seksualno iskustvo 
u ovom slučaju čak i spasilo život; tačnije, ono je bilo razlog zbog kog pokušaj ubistva nije 
uspio.

	 Kodi i Kusama koriste ono što je Lora Malvi (1975) zvala „ženskim pogledom” – 
Dženifer nasilno vraća kontrolu nad svojim životom, koja joj je agresivno oduzeta činom 
nezamislivog nasilja, preuzima stvari u svoje ruke i postaje protagonistkinja, uprkos 
prvobitnoj postavci. Nakon proživljene traume, Dženifer seksualnu objektifikaciju, koju je 
doživjela od strane muškaraca, preokreće u svoju korist – muškarce oko sebe zavodi kako 
bi ih naposlijetku ubila. Ovakav rasplet događaja suštinski govori o transformativnoj prirodi 
traume – Dženifer je zauvijek promijenjena osoba kojoj je nanijeto toliko zla da su za nju 
iskupljenje i oporavak nemogući. U svom tragičnom usponu i konačnom padu Dženifer 
suštinski jedino ugrožava Nidi – jedina žena u njenom okruženju, jedina osoba koja 
primjećuje njenu transformaciju i posjeduje vještine potrebne da joj stane na put. Ovakva 
kulminacija odnosa protagonistkinja zapravo preokreće klišee horor žanra, ali i protivrječi 
kulturnoj ortodoksiji svoga doba – žene u ovom filmu su iz pozicije objekata postale subjekti 
priče koji u potpunosti kontrolišu narativ.

Reevaluacija i rekontekstualizacija

	 Pored svega navedenog, Jennifer's Body 2009. doživio je komercijalni i kritički 
debakl. Washington Post pogrdnim tonom kaže da je „jedna trećina horor, dvije trećine 
kemp” (Bunch, 2009), drugi tvrde da je jedini razlog zbog čega bi film bio vrijedan gledanja 
tijelo Megan Foks (Gossip and Gab, 2009), dok se u rijetkoj pozitivnoj recenziji Rodžer Ibert 
pita da li je ovo „Sumrak za momke” (Ebert, 2009). Većina recenzija se tako fokusira na 
evaluaciju ovog filma kao laganog horora bez mnogo dubine, namijenjenog muškarcima 
koji, u stilu Majkla Beja i Transformera,  seksualizuju Megan Foks u svrhu zabave. Sama 
kritika nastavlja ovakav tretman glumice, ali i potcjenjivački posmatra ne samo sve žene u 
kreativnom timu koji stoji iza ovog filma već i sa visine gleda na tipično ženske teme kojima 
se film bavi. Štaviše, čini se da je 2009. misao o postojanju horor filma koji za primarnu 
ciljanu publiku ima žene – i to mlade žene i tinejdžerke – bila nezamisliva. Kako tvrdi Emili 
Džejkobson (2019), možda je ovaj film prosto bio ispred svog vremena. Nije, stoga, ni čudo 
da su marketinški pokušaji zasnovani na naglašavanju atraktivnosti Megan Foks u cilju 
privlačenja mladih muškaraca u potpunosti propali i bili veliki dio razloga zašto film nije 
imao uspješnu premijeru. Drugi, jednako bitan razlog jeste kulturna percepcija ne samo 
ženskih, tinejdžerskih interesa kao trivijalnih nego i posmatranje tematike koja se isključivo 
njima bavi kao inherentno nesposobne za bilo kakvu emocionalnu dubinu ili dramaturšku 
sofisticiranost.

	 Deceniju kasnije dešava se ozbiljna reevaluacija filma koji je do tada bio kultni 
klasik tek u određenim krugovima – omiljen među ženama i članovima LGBT zajednice, te 
Jennifer's Body sa zakašnjenjem dobija pravednu kritičku evaluaciju i iz supkulturnog miljea 

(2001) ne slaže – po njemu, kič sebe shvata ozbiljno, dok kemp u potpunosti slavi i prihvata 
svoju „nelogičnu” prirodu.

	 Sa druge strane, filmovi kao The Adventures of Priscilla, Queen of the Desert, The 
Rocky Horror Picture Show, But I’m A Cheerleader, čak i Hedwig and the Angry Inch, koji se 
bave eksploracijama tema homoseksualnosti, transrodnosti i fluidnosti rodne i seksualne 
ekspresije i ostaju umjetnička djela od visokog značaja za LGBT zajednicu, i dalje su 
posmatrani kao sadržaj koji je zabavan zbog svoje estetske neadekvatnosti (Ross, 1989). 
Zajedničko svim ovim naslovima, pored potcjenjivačkog odnosa mejnstrim kulture, a 
nerijetko i kritike, prema njima, jeste da se bave ženskim i LGBT+ perspektivama, koje su 
mahom bile skrajnute na marginama medijskog diskursa tokom najvećeg dijela filmske 
i televizijske istorije. Ovo je, kako se čini, veliki dio razloga za bavljenje filmom Jennifer's 
Body, ali i stvarnim ženama koje su ovaj film i kreirale.

Whatever Happened to Baby Jennifer?

	 Jennifer's Body zasniva se na vrlo jednostavnoj premisi, upravo zbog toga kako se 
ukorjenjuje u dobro poznate postulate horor žanra, prije nego ih subvertira. U skladu sa 
instrumentalizacijom njenog tijela u samom filmu, ali i sličnog tretmana glumice koja je 
utjelotvoruje (Megan Foks) u javnosti, Dženifer nije glavni lik, tačnije lik iz čije perspektive 
pristupamo tekstu – to je njena najbolja prijateljica Anita „Nidi“ (engl. „Needy”) Lesnicki 
(Amanda Sajfred) – ali jeste centralna ličnost. Nakon što je greškom zamijenjena za djevicu, 
Dženifer napadaju članovi muzičke grupe, koji planiraju da je žrtvuju đavolu u zamjenu za brzu 
slavu: „Znaš li ti kako je teško uspjeti kao indi bend danas?”, pitaju oni uznemireno. Ipak, bend 
Low Shoulder u satanizmu je još manje kompetentan nego u rokenrolu i Dženifer uspijeva da 
preživi, pretvorivši se u demona sa natprirodnim moćima koji mora da se hrani živim mesom 
muškaraca kako bi preživio. Film uspijeva da efektno obradi teme patrijarhalnog nasilja, 
homoseksualnosti, ženskog prijateljstva i kompeticije, percepcije ženske seksualnosti, ali i 
ženskog bijesa i revolta (Cohen, 2018) – ne uprkos ovoj premisi, nego zahvaljujući njoj.

	 Naime, u stilu najuticajnijih horor filmova – filma Carrie Brajana de Palme iz 1976. 
godine (Jahn, 2014), ali i filma Raw (2016), Kodi i Kusama koriste klišee horor žanra samo 
na alegorijskom i simboličkom nivou, nalazeći stvarni horor u međuljudskim odnosima i 
ljudima koji su nam najbliži. Dženifer i Nidi održavaju simbiotsku, ali i parazitsku vezu 
zasnovanu u jednakoj mjeri na prijateljstvu i na nesigurnosti, divljenju, ljubomori, preziru, ali 
i evidentnoj seksualnoj privlačnosti. Destruktivnost ovog odnosa ogleda se u tragikomici 
patrijarhalnih očekivanja od žena, koje su u konstantnoj kompeticiji jedna sa drugom, čak i 
kada na to nisu nikada eksplicitno pristale. Štaviše, kompeticija je podrazumijevana u skladu 
sa patrijarhalnim očekivanjima, nema veze sa stvarnim aspiracijama protagonistkinja. 
Dženifer i Nidi su eksterno percipirane kao potpuno drugačije ličnosti, ali svaka od njih ima 
nesigurnosti oko upravo onih osobina koje su drugoj jača strana, što je osnov njihovog 
toksičnog odnosa. Pored pitanja međuzavisnosti ženskih prijateljstava, ali i eksploracije 
ženske seksualnosti nezavisno od heteroseksualne norme, film se takođe bavi pitanjima 
traume, nasilja i osvetničkog bijesa žrtve, pitajući se šta bi se dogodilo kada bi osoba koja je 

40 41



klasifikacijom ovog sadržaja u grupu manje vrijednog, poželjnog ili relevantnog. U ovom 
kontekstu etiketa kempa označava moralnu neadekvatnost uživanja u sadržaju koji nije 
afirmisan širim estetskim konsenzusom, ostavljajući diskusiju o kempu na nivou rasprave 
o njegovoj vrijednosti umjesto dovođenja u pitanje loših konotacija koje se za ovaj pojam 
nezasluženo vezuju.

ulazi u mejnstrim. Novija kritika govori o filmu kroz njegove estetske zasluge (Ewens, 2018), 
traži pravdu za cjelokupni tim, za koji se sada, skoro jednoglasno, smatra da je oštećen 
(Peitzman, 2018) i govori o njemu kroz prizmu kulturološki važnog djela (Grady, 2018). 
Ipak, kako kaže Sara Fonseka (2018), trenutni pokušaj retroaktivne reevaluacije dolazi 
kasno i nije dovoljan da nadomjesti sve probleme u vezi sa ovim slučajem. Naime, uzrok 
ovakve recepcije filma ima mnogo veze sa kulturnom percepcijom kemp kulture i njenih 
senzibiliteta. Problem se može pratiti u dva pravca: pogrešno shvatanje kemp kulture i 
njenih obilježja i pogrešno pripisivanje ove etikete djelima, kao rezultat.

	 Uprkos pokušajima da se kemp akademski preciznije definiše, o njemu se primarno 
govori na nivou sadržaja koji je „toliko loš da je dobar”, tako da se ova etiketa koristi 
kao ublažena uvreda da se okarakteriše sadržaj u kome je uživanje dozvoljeno sve dok 
konzument ne misli da je on, estetski ili na bilo koji drugi način, kvalitetan. Logično pitanje 
koje se postavlja jeste da li je Jennifer's Body uopšte kemp. Odgovor je kompleksan, ali 
i potencijalno ne previše relevantan za datu diskusiju. U kontekstu najčešće diskusije o 
kempu, Jennifer's Body, kao film koji se bavi kompleksnim temama, koji je vrlo kompetentno 
režiran, napisan, snimljen, montiran, ali i odglumljen, nepravedno dobija tu etiketu u svrhu 
diskvalifikacije. Ipak, kada se govori o kempu kao jedinstvenom estetskom doživljaju svijeta 
i specifičnom umjetničkom senzibilitetu koji postoji nezavisno od dominantnih kulturnih 
tokova, Jennifer's Body vrlo otvoreno i ponosno nosi svoje kemp uticaje, kreirajući vlastiti 
ekosistem – uticaje koje konvencija horor žanra koristi kada su oni adekvatni i potpuno 
ih odbacuje ili subvertira kada nisu. Kodi i Kusama ne samo da sa mnogo ljubavi i pažnje 
kreiraju cijeli jedan univerzum u malom, posvećeno se bave ženskim odnosima i problemima 
već i u dijalogu,  vizuelnim i dramskim aspektima filma prigrljuju Zeitgeist svoga vremena i 
kempi elemente horor žanra, ali i tipično ženski i LGBT+ kulturni leksikon, bez previše brige 
o tome da li će ga bilo ko drugi osim ciljane publike razumjeti. Bila je potrebna, kako se čini, 
puna decenija društvenih promjena da se to desi.

Zaključak

	 Diskusija o estetskim zaslugama sadržaja, naročito u filmskoj i televizijskoj kritici, 
vrlo često se dekontekstualizovano prelama kroz prizmu „dobrog ukusa” kao ideološki 
neutralnog, objektivnog arbitra, uz vrlo često pripisivanje „ukusu” nepogrešivih moralnih 
svojstava (Schellekens, 2008). Ovakva diskusija o kemp kulturi od samog početka je 
postavlja kao inferiornu i vrijednu proučavanja isključivo ako se uzme kao referentna tačka 
na „skali” estetske vrijednosti, ne uzimajući u obzir okolnosti u kojima se konsenzus o toj 
estetskoj vrijednosti stvara.

	 Slučaj filma Jennifer's Body suštinski dokazuje da društveni konsenzus o estetskoj 
vrijednosti uveliko zavisi od društvenih odnosa moći, gdje bi u ovom slučaju moć bila 
realna mogućnost da se određene perspektive ne samo obrađuju u javnosti već i definišu 
kao značajne. Uz to, govorimo i o mogućnosti već dominantnih medijskih subjekata da 
definišu ukus u skladu sa onim u čemu se lično prepoznaju. Ovo rezultuje trivijalizacijom 
marginalizovanih perspektiva i medijskih sadržaja koji se njima bave, kao i automatskom 

Jennifer's body: filmski poster, Flickr (Common Licence)

Jennifer's body movie poster, Flickr (Common Licence)

42 43



Literatura:

1.	 Babuscio, Jack. The Cinema of Camp (aka Camp and the Gay Sensibility). Dyer, 
Richard, editor. Gays and Film. British Film Institute, London, 1977: str.117–136.Hayward, 
Susan. Key Concepts In Cinema Studies. Routledge, London, 1999.

2.	 Komins, Benton Jay. Popular Culture, Kitsch as Camp, and Film. CLCWeb: Comparative 
Literature and Culture, 3 (1).

3.	 Mulvey, Laura. Visual Pleasure and Narrative Cinema. Screen, 16 (3), 1975: str. 6–18.
Ross, Andrew. No Respect: Intellectuals et Popular Culture. Routledge, New York, 1989: 
str. 1–14,135–170. 

4.	 Sartre, Jean-Paul. No exit. Knopf, New York, 1985.

5.	 Schellekens, Elisabeth. Aesthetics And Morality. Continuum, London, 2008.

6.	 Sontag, Susan. Notes On ‘Camp’. University of California, Los Angeles, 1964.

Internet izvori:

1.	 Bunch, Sonny. ‘Jennifer's body’: One part horror, two parts camp. The Washington 
Times, 2009. [pristupljeno 2. jula 2021]: https://www.washingtontimes.com/news/2009/
sep/18/drag-me-to-high-school/

2.	 Chappel, Caitlin. Jennifer's body's Evolution Into a Campy, Cult Classic. CBR, 2020. 
[pristupljeno 2. jula 2021]: https://www.cbr.com/jennifers-bodys-evolution-into-a-campy-
cult-classic/

3.	 Cody, Dablo. Jennifer's body (2009) | Script Slug. Script Slug, 2009. [pristupljeno 2. 
jula 2021]: https://www.scriptslug.com/script/jennifers-body-2009

4.	 Cohen, Anne. ‘Jennifer's body’ & The Feminist Revenge Hero Who Came Too 
Early. Refinery29, 2018. [pristupljeno 4. jula 2021]: https://www.refinery29.com/en-
us/2018/08/206237/jennifers-body-review-defense-female-revenge-movie

5.	 Crucchiola, Jordan. Céline Dion Originally Thought the Met Gala’s Theme Was 
Literally About Camping. Vulture, 2019. [pristupljeno 4. jula 2021]: https://www.vulture.
com/2019/05/celine-dion-thought-met-gala-theme-literally-about-camping.html

6.	 Ebert, Roger. Jennifer's body movie review & film summary (2009) | Roger Ebert. 
Rogerebert, 2009. [pristupljeno 2. jula 2021]: https://www.rogerebert.com/reviews/
jennifers-body-2009

7.	 Ewens, Hannah. 'Jennifer's body' Is a Cult Classic That Captured Myspace-Emo in 
All Its Glory. Vice, 2018. [pristupljeno 2. jula 2021]: https://www.vice.com/en/article/
qvqd3q/jennifers-body-is-a-cult-classic-that-captured-myspace-emo-in-all-its-glory

8.	 Fonseca, Sarah. Too Little, Too Late: The Queer Cult Status of 'Jennifer's body' Is 
Bittersweet. Them, 2018. [pristupljeno 2. jula 2021]: https://www.them.us/story/
jennifers-body-film-cult-status

9.	 Gossip and Gab, 2009. Jennifer's body a New Camp Classic? [pristupljeno 2. jula 
2021]: https://gossipandgab.com/293/jennifers-body-a-new-camp-classic 

10.	 Grady, Constance. How Jennifer's body went from a flop in 2009 to a feminist 
cult classic today. Vox, 2018. [pristupljeno 4. jula 2021]: https://www.vox.com/
culture/2018/10/31/18037996/jennifers-body-flop-cult-classic-feminist-horror 

11.	 Jacobson, Emily. ‘Jennifer's body’ at 10: A Violent Feminist Tale Ahead of Its Time. 
Film Daze, 2019. [pristupljeno 4. jula 2021]: https://filmdaze.net/jennifers-body-at-10/

12.	 Jahn, Pam. Hell Is a Teenage Girl. Electric Sheep, 2014. [pristupljeno 4. jula 2021]: 
http://www.electricsheepmagazine.co.uk/2014/01/23/hell-is-a-teenage-girl/

13.	 Peitzman, Louis. You Probably Owe "Jennifer's body" An Apology. BuzzFeed News, 
2018. [pristupljeno 4. jula 2021]: https://www.buzzfeednews.com/article/louispeitzman/
jennifers-body-diablo-cody-karyn-kusama-feminist-horror

44 45



Kemp vremeplov! The campy time machine! 

	 Počeci kempa i dalje ostaju nejasni. Možemo reći da je termin nastao u okviru dreg 
kvin estetike sredinom prošlog veka, ali ne možemo da ne primetimo da se taj isti stil 
pojavljivao i ranije. Pogledajte versajsku modu i poznati rijaliti-šou RuPaul’s Drag Race. 
Da li vidite sličnosti? Štaviše, veoma sličan stil prenaglašenosti i neuklopljivosti možemo 
primetiti i u stajlinzima današnjih rok bendova, među pop divama, preko scenografije i 
kostimografije popularnih serija do digitalnog šarenila društvenih mreža.

	 Ipak, mnogi će reći da se ne može baš sve zvati kempom, već da je potrebno imati 
„oko za kemp“. Vaše kempi oči će biti naše tri istraživačice, koje su detaljno istražile kemp 
kroz vreme, ali i njegovu svevremenost (tj. cikličnost). Gde kemp pripada i šta (ni)su njegove 
granice – otkrijte na sledećim stranama.

	 The origins of camp style still remain unclear. We can say that the term originated 
within the drag queen aesthetics in the middle of the last century. However, we cannot help 
but notice that the same style appeared much earlier. Take a look at Versailles fashion and 
the famous reality shows Ru Paul Drag Race. Do you see the resemblance? Moreover, a 
very similar style of “too much” and incompatibility can be noticed in the fashion of today's 
rock bands, but also among pop divas. It can be seen in the scenography and the costume 
design of popular TV shows, but also in the digital content of today’s social networks.

	 However, many would say that not everything can be called camp. It is necessary to 
have an "eye for campiness". In this journey, your "campy eyes" will be our three researchers 
who have thoroughly  researched camp throughout time, but also timelessness within it 
(i.e. the cyclicity of the camp). On the following pages find out where camp belongs and 
what its boundaries are(n’t).

46 47



Ana Samardžić je istoričar umetnosti, kustos i samostalni istraživač. Proučava umetnost i 
vizuelnu kulturu 19. veka. Piše naučne i popularnonaučne radove iz oblasti istorije umetnosti 
i popularne kulture. Autor je i član redakcije internet časopisa KUŠ!, član ULUPUDS-a, kao i 
član-saradnik Odeljenja za likovne umetnosti Matice srpske. 

Ana Samardžić is an art historian, curator and independent researcher. She studies the art 
and visual culture of the 19th century. She writes scientific and popular-scientific papers in 
the field of art history and popular culture. Ana is an author and an editorial board member 
of the online magazine KUŠ!, a member of ULUPUDS, as well as an associate member of the 
Department of Fine Arts of Matica Srpska.

Ana Samardžić

Abstract

Being a sensibility and a cyclical style, camp is represented in different historical periods 
and Contexts. At the same time it is always relevant due to its inability to be clearly and 
unambiguously defined, and even today it provokes and encourages the question of what 
it really represents. It is precisely this ambiguity and duality that is recognized throughout 
history if viewed as a style of exaggeration. In aesthetic terms, the roots of camp as style can 
be found in the art and visual culture of the 18th and 19th centuries. Then, still in its initial 
form, attempting to criticize society whose individuals take themselves too seriously, it itself 
became the target of criticism and even ridicule. The style and fashion through which the 
camp was visually most concretely noticed became a subject of parody, primarily through 
fashion caricatures. In the second half of the 20th century, Susan Sontag, researching and 
defining the phenomenon of camp, starting with Oscar Wilde and dandyism, also raised 
the issue of parody and self-parody in camp. Dandyism was evoked during the 1980s New 
Romanticism, first in music and visual culture that accompanied it. Then the fashion of this 
decade, in addition to the obviously represented influences and homages, was parodied at 
the beginning of the 21st century. Irony, satire and humor in contemporary visual culture are 
distributed through memes via internet every day. With its spontaneity, frivolity, aesthetics 
and massiveness, meme is close to camp. Self-parody in meme is reflected in the fact that 
an individual, both as an author and as an observer, can be related to it, personally or on a 
collective level, while as a parody meme is directed at a specific person or situation, and 
thus can be seen as criticism and self-criticism.

48 49



Kemp kao stil preteranog vs. kritika preterivanja: 
parodija i satira kroz istoriju mode

U estetskom smislu, koreni kempa kao stila preteranosti mogu se pronaći u umetnosti i 
vizuelnoj kulturi 18. i 19. veka. Tada je, još uvek u početnoj formi, želeći da na svojstven 
način kritikuje društvo čiji pojedini članovi sebe previše uzimaju za ozbiljno, ovaj stil postao 
i sam meta kritike, pa i ismevanja. Stil i moda kroz koju se kemp vizuelno najkonkretnije 
uočavao postali su predmet parodije, prvenstveno kroz modne karikature. U drugoj polovini 
20. veka Suzan Sontag je, istražujući i definišući fenomen kempa, pošavši od Oskara Vajlda i 
dendizma, postavila i pitanje parodije i samoparodije u kempu. Dendizam je evociran tokom 
osamdesetih godina 20. veka, prvenstveno u muzici i vizuelnoj kulturi koja ju je pratila, da 
bi se potom moda ove dekade, pored očiglednih uticaja i omaža, parodirala početkom 21. 
veka. U radu se dualnost na relaciji parodija i samoparodija, kao i cikličnost kempa ispituju 
kroz umetnost i istoriju mode od 18. do 21. veka, sa fokusom na pojedinim fenomenima, 
pravcima i supkulturama.

Ključne reči: kemp, makaroni, dendizam, novi romantizam, internet mim, istorija mode, 
modna karikatura, parodija, satira, popularna kultura.

	 U svojoj kompleksnosti, dvojakosti i oprečnosti u gotovo svim aspektima, kemp 
zahteva pažljiv pristup i kada je reč o njegovom definisanju u kontekstu ironije i parodije. 
Dualnosti koje su do sada ispitivali teoretičari kempa, a koje se često prepliću, odnosile su 
se, između ostalog, na njegovu spontanost ili namernost, naivnost ili svesnost, neozbiljnost 
ili ozbiljnost, neprivrženost ili privrženost, kreativnost ili remećenje, apolitičnost ili 
političnost. Za Suzan Sontag nije toliko važno pitanje neželjenog efekta ili svesne namere 
kempa, koliko pitanje delikatnog odnosa između parodije i samoparodije u kempu, na 
osnovu koje ona razlikuje čist i uspešan kemp, koji počiva na naivnosti i kome ne nedostaje 
samoparodije, od onog koji je usiljen (Sontag, 2019: 14–15). Ketrin Horn, proučavajući kemp 
koji se zasniva na svesnom, kritici, politici, angažovanosti i baveći se pitanjima o odnosu 
između kempa i seksualnosti, na osnovu kvir i feminističkih teorija koje reevaluacijom 
mehanizama poput mimike, aproprijacije i parodije istražuju relevantnost kempa, njegovu 
formu i funkciju vidi kao preterano stilizovanu parodiju i interni humor, koji su sposobni da 
intervenišu u diskursima o polu i seksualnosti (Horn, 2017: 15). Pozivajući se na teoretičare 
koji su se bavili različitim vidovima ironije i parodije i fokusirajući se na rodna pitanja, 
Horn vidi kemp kao estetsku strategiju koja se oslanja na parodiju, često zasnovanu na 
stilskom preterivanju, prekomernoj teatralnosti ili drugim formama preterane artikulacije, 
poput ironije i humora (Isto: 21–25). Kada su u pitanju oprečnosti kempa koje se susreću, 
jezgrovitu ali podjednako sveobuhvatnu definiciju izneo je Filip Kor, uvidevši da je kemp 
laž koja govori istinu (Kor, 2003: 9). Ovakva neuhvatljivost u definisanju najbolje se može 
objasniti kroz primere. Ukoliko se kemp sagleda kao senzibilitet i cikličan stil preterane 
estetike manifestovane kroz vizuelno, nastao sa ciljem da kroz ironiju i parodiju kritikuje, 

a istovremeno budući sam parodiran i kritikovan, primeri kempa se mogu pronaći u istoriji 
umetnosti, vizuelne kulture i mode u različitim istorijskim periodima i kontekstima. 

Koreni kempa kao stila preteranosti u istoriji umetnosti, vizuelne kulture i 
mode

	 Preteranost u stilu odevanja, šminkanja, frizure i doterivanja naišla je na masovniju 
kritiku tokom 18. i 19. veka, kada se – u smislu ovakve estetike prenaglašenosti, teatralnosti 
i artificijelnosti – ona može na određene načine poistovetiti sa kempom. Sontagova smatra 
da se koreni kempa mogu pronaći već u umetnosti manirizma, ali da se njegov početak 
u istorijskom smislu dovodi u vezu sa periodom krajem 17. i početkom 18. veka, kada se 
u umetnosti razvija izuzetan osećaj za veštačko, površinu i simetriju, ukus za pitoreskno 
i uzbudljivo, elegantni običaji u izražavanju trenutnih emocija, kao i potpuna postojanost 
karaktera. Međutim, kemp se može dovesti i u vezu sa umetnošću 18. veka inspirisanom 
gotskim romanima, šinoazerijom, karikaturama, kao i sa umetničkim pravcima 19. veka 
poput secesije i simbolizma, koje, između ostalog, odlikuju dekorativnost, razigranost, 
fantazija i dekadencija (Sontag, nav. delo: 10–11).

	 Preteranost u odevanju i doterivanju tokom 17. i 18. veka bila je rezervisana za manje 
grupe društva bliske aristokratskim krugovima, pretežno snobovskog ukusa. Takve grupe 
su u ovom periodu nastale u Ujedinjenom Kraljevstvu, a potom i Francuskoj, u kojima su se 
one u novim kontekstima ponovo pojavile u 19. i 20. veku. Ovaj vid snobizma, prvenstveno 
praćen ekstravagancijom u odevanju, s jedne strane bio je često ironičan i samoparodičan, 
dok je s druge bivao parodiran. Ironičnost pojedinaca kao vid kritike društva dovela je do 
kritike takvih pojedinaca, a obe su se odrazile kroz vizuelnu kulturu. Praktikujući modu i 
preteranost u stilu, ove osobe su postale predmet kritike i ismevanja u modnim karikaturama 
i satiričnim časopisima. Ti počeci vezuju se za period kada stvaraju britanski satirični pisci 
i pesnici poput Aleksandra Poupa, Vilijema Kongriva i Horasa Volpola. Modne karikature 18. 
i 19. veka, pretežno u britanskim i francuskim časopisima, donose neke od prvih sačuvanih 
primera onoga što se može smatrati počecima kempa, ali istovremeno i kritiku ovakvog stila 
odevanja i uopšte načina života.

	 Pripadnici jedne od prvih ovakvih grupa nazivali su se makaronima. Pod pojmom 
„makaroni (macaronies)“ podrazumevali su se prethodnici britanskih dendija iz 18. veka 
koji su se oblačili i živeli pod kontinentalnim uticajem (Oxford English Reference Dictionary, 
2002: 860). To se odnosilo na njihovo odevanje, ishranu, govor i ekscentričan način života. 
Vizuelno su bili prepoznatljivi prvenstveno po ogromnim i preteranim perikama sa visokim 
frontom i gustim pletenicama pozadi, koje su ranih sedamdesetih godina 18. veka oličile 
njihovu ekstravagantnu artificijelnost i postale zarazni londonski trend koji se brzo raširio van 
prvobitnih okvira i u štampanim medijima dobio posebno mesto (Rauser, 2004: 101). Smatra 
se da ime „makaroni“, koje se koristilo u negativnom kontekstu, potiče od makaronizma ili 
makaronskog stiha – mešavine engleskog i latinskog jezika zarad komičnog efekta, zbog 
čega su često makaroni bili izloženi satiri i okarakterisani kao „jedna vrsta životinje, niti

50 51



ženke, niti mužjaka, već neutralnog pola, koja 
priča bez smisla, smeje se bez ljupkosti, jede bez 
apetita, jaše bez vežbe i obljubljuje bez strasti“ 
(Shipley, 2001: 143). S druge strane, ime nose po 
makaronima kao jelu, sa kojim su se mladi bogati 
turisti upoznali na Velikim turama (Grand Tours) 
u Rimu, kao elitne figure koje su se kultivisale na 
evropskim putovanjima, ali se ovaj pojam potom 
promenio i počeo da se odnosi na osobe koje 
prekoračavaju granice mode, a onda i na sve grupe 
ljudi sklone apsurdu (Rauser, 2004). Makarone 
je, kao pomodne nakinđurene kicoše, engleska 
aristokratija često stereotipno doživljavala kao 
simbol neprimerenog buržoaskog preterivanja, 
feminizacije i potencijalnog homoseksualizma, 
te su oni ubrzo postali i nezaobilazni predmet 
satire, kritike, ismevanja i osuda. Jedan primer 
preterane mode makarona predstavlja slika 
engleskog satiričnog umetnika Džona Koleta 
Čvrsto pertlanje ili moda pre lakoće (Tight lacing 
or Fashion before ease), koja je nakon originalnog 
ulja na platnu tokom sedamdesetih godina 
18. veka reprodukovana u vidu brojnih grafika 
sa manjim ili većim izmenama, prvenstveno 
u koloritu, ali je ikonografski tema ostala 
neizmenjena: muž, služavka i paž udruženim 
snagama pomažu ženi da veže korset i obuče 
večernji makaroni kostim, dok se ona pridržava 
za krevet.

	 Tokom 18. veka Engleska je dominirala 
svetom muške mode, zahvaljujući razvijenoj 
industriji vune, unapređenim mašinama 
za obradu tekstila i prefinjenim krojačkim 
tehnikama, ali je ženska moda stekla poseban 
status u Francuskoj, gde se u Parizu, kao centru, 
razvila visoka moda (Fukai, A. et al, 2004: 42). 
Mlada kraljica Marija Antoaneta bila je viđena 
kao modna ikona 18. veka. Za žensku modu 
u doba rokokoa najpre su bili karakteristični 
luksuzni i egzotični materijali, višeslojne haljine, 
korseti, krinoline, puf-frizure, odnosno umeci 
za kosu između perike i šešira sa tematskim 
dodacima od cveća, perja, traka, gaze ili neke

druge rekvizite u vidu modela brodova, pejzaža ili korpi s voćem, koje su bile odraz ličnih, 
popularnokulturnih ili političkih dešavanja, ali je sa dolaskom neoklasicizma i Rusoovog 
povratka prirodi moda postala svedenija, a u promovisanju novih jednostavnih pamučnih 
haljina i slamnatih šešira vodeću ulogu je imala Marija Antoaneta (Isto: 10). 

Novi modni trendovi plasirali su se putem časopisa, a njih su pratile i karikature u satiričnim 
novinama. Najpre preterano raskošni i ekstravagantni život mlade kraljice i njenog supruga, 
kralja Luja XVI, bio je žestoko kritikovan neposredno pre Francuske revolucije 1789. godine, 
prvenstveno iz političkih razloga. Međutim, karikature Luja XVI nisu bile toliko česte tokom 
prvih godina revolucije, ali su ga počeli ismevati nakon što je pokušao da pobegne u Pariz i 
započne kontrarevoluciju 1791. godine (Met Museum, bez datuma). On i Marija Antoaneta 
postali su česta meta francuskih karikaturista, koji su ih uglavnom predstavljali kao životinje 
sa ljudskim glavama (Isto). Na karikaturi koja nosi naziv Dvoje su ništa do jedno (Les deux 
ne font qu'un), koja se čuva u Metropolitenskom muzeju umetnosti u Njujorku, kraljevski par 
je predstavljen kao dvoglavo stvorenje koje se vuče u suprotnim smerovima.

Slika 1: Filip Dejv (Philip Dawe), Makaroni. 
Pravi lik na kasnom maskenbalu, 1773.
Izvor: Wikimedia Commons, public 
domain

Slika 4: Nepoznati autor, Dvoje su ništa do jedno 
(Les deux ne font qu'un), krajem 18. veka, Francuska, 
Metropoliten muzej u Njujorku, inv. br: 62.520.106
Izvor: Met Museum

Slika 3: Frizura nezavisnosti ili Trijumf  slobode, 
oko 1778. (levo)
Izvor: Artstor 
i rekonstrukcija modnog trenda 18. veka 
Instituta za kostim u Kjotu (desno)
Izvor: Things I vacuumed

Slika 2: Tight Lacing, or Fashion before 
Ease, satirični print prema Džonu Koletu, 
1777, Britanski muzej, London, inv. br: 
1935,0522.1.227

52 53

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/393244
https://www.artstor.org/2014/07/17/apres-la-bastille-the-changing-fortunes-of-marie-antoinette/
http://thingsivacuumed.blogspot.com/2012/06/paper-hair.html


Kralj je predstavljen sa telom svinje i rogovima kao aluzija na rogonju zbog mnogih navodnih 
afera njegove supruge, dok je kraljica predstavljena sa telom hijene i kitnjastim ukrasom 
za glavu u vidu zmija i nojevog perja, sa kojim su je zbog njenog austrijskog porekla 
često prikazivali kroz igru reči (franc. autruche – noj i Autriche – Austrija) (Isto). Marija 
Antoaneta je posebno bila karikirana zbog svog prenaglašeno raskošnog modnog stila. 
Zbog nezadovoljstva u društvu u kome je moda preteranosti viđena kao kap koja je prelila 
čašu, kritike su se sve češće javljale u obliku karikatura, ne samo vladarske porodice već i 
aristokratije i njihove dokolice u celini.

	 U 19. veku, takođe u Ujedinjenom 
Kraljevstvu, nastala je još jedna ekscentrična 
grupa ljudi – naslednika makarona – prvenstveno 
engleskih kicoša, poznata pod nazivom „dendiji“ 
(engl. dandies). Za razliku od makarona, dendiji 
su se u početku pojavili kao njihova muževnija 
suprotnost, ali krajem 19. veka počeli su toliko 
preterano da se doteruju da su se tada, kao i 
danas, dovodili u vezu sa feminizacijom. Dendi 
je lik koji je nastao u Engleskoj početkom 19. 
veka i najpre je oblačio odeću relativno prostog 
oblika, ali je ključno bilo da je ona pravljena 
od najboljih materijala i da je imala kroj koji 
svedoči o sofisticiranom i individualnom ukusu, 
što je u početku predstavljalo osnovu za razvoj 
diskretne mode srednje klase, bez preteranosti, 
ali po njenom prihvatanju od strane srednje 
klase, dendizam je krajem 19. veka postao 
eksplicitno ekstravagantan (Svensen, 2005: 
144). Rodonačelnikom dendizma smatra se 
Džordž „Bo” Brumel, važna figura i modni arbitar 
u Ujedinjenom Kraljevstvu u regentsko doba. 
U smislu modnog stila, Brumel je definisao 
početke dendizma noseći istaknutu kragnu, 
ekstravagantnu kravatu i frak u gornjem delu strukiran nalik na korset, smatrajući da „ako 
se Džon Bul okrene za tobom, nisi dobro obučen, već previše krut, previše utegnut ili previše 
pratiš modu“ (Isto)1. Dendi je u početku nastojao da bude prirodan i opušten, iako je iza 
njegove savršene spoljašnjosti stajao ogroman napor (Isto). Tomas Karlajl definiše dendija 
kao čoveka čiji se posao i egzistencija sastoje iz nošenja odeće i čija su sva snaga duše, 
duha, kese s novcem i ličnosti posvećene svetačkim žarom jednom jedinom cilju – da nosi 
odeću vidno i dobro: „Kao što se drugi oblače da bi živeli, tako on živi da bi se oblačio“ 
(Carlyle, 1987: 207).

	

1 Reči Boa Brumela. Citirano prema Elizabet Vilson: Adorned in Dreams, str. 180.	

	 Poseban sinonim za dendizam bio je 
Oskar Vajld, koga mnogi smatraju prvenstveno 
viktorijanskim estetom. Vajld je tvrdio da čovek 
treba ili da bude umetničko delo ili da ga nosi 
(Wilde, 1966: 1206).2 Bodler je smatrao da 
dendizam nije puka sklonost ka toaletama i 
materijalnoj eleganciji, koje su za savršenog 
dendija samo simboli aristokratske superiornosti 
njegovog duha, već njegovo odevanje predstavlja 
želju da se čovek izdvaja i da bude originalan, kao 
„neka vrsta kulta prema sebi samom koji može 
da nadživi traženje sreće u drugome, u ženi, na 
primer; koji može da nadživi čak i sve ono što 
se zove iluzija“ (Bodler, 1957: 326, 335). Vajldov 
lik Aldžernon u komediji Važno je zvati se Ernest 
(The Importance of Being Earnest) napominje 
da čak i ako je povremeno previše doteran, to 
nadoknađuje time što je uvek previše obrazovan 
(Wilde, bez datuma). Ovakvo preterivanje ide 
u prilog i jednoj od brojnih definicija kempa 
koju je Kor izneo upravo na osnovu ovog dela: 
„Kemp je smejati se na Važno je zvati se Ernest 
a ne znati zašto, kao što je kemp i smejati se
na Važno je zvati se Ernest i znati zašto“ (Kor, nav. delo: 8). Sontagova svoje Beleške o 
kempu zasniva na Vajldovom liku i delu i smatra da je kemp odgovor na problem kako biti 
dendi u doba masovne kulture (Sontag, nav. delo: 26).

	 Dendizam karakteriše određena doza ironije, dovitljivosti i humora. Dendi je kao ironična 
figura, po svojoj suštini opozitna, jer dendi sebe definiše u odnosu na druge vrednosti, a ne 
u smislu bilo kog određenog poretka vrednosti, baš kao što i njegova izvanredna elegancija 
postoji samo nasuprot opštem kontekstu neukusne ili dosadne praktičnosti, te se njegova 
urbanost može meriti načinom koji se i dalje smatra provincijalnim (Godfrey, 1982: 26). Ta 
oprečnost, ironija, samoparodija i parodija zajedničke su odlike dendizma i kempa. Vladimir 
Kolarić smatra da je kemp seksualno znatno naglašeniji i provokativniji od dendizma, 
snobizma ili boemije i da se češće dovodi u vezu sa homoseksualizmom i transvestijom 
(Kolarić, 2010: 253). Međutim, postojale su i kritike na račun seksualne orijentacije dendija. 
Kako se dendizam razvijao u viktorijansko doba, poznato po svojim moralnim načelima, 
njegovi zagovornici su u drugoj polovini, a posebno krajem 19. veka preispitivali moral kroz 
poigravanje sa njim, po čemu se može takođe napraviti paralela sa kempom. Međutim, dok 
su pojedini dendiji kritikovali dvolično viktorijansko društvo svojim ironičnim gestovima i 
satiričnim stihovima, sami su zbog svoje ekscentričnosti bivali predmet satire. Zanimljiva 
je karikatura Pjera la Mesanžera Oličenje egoizma (L'egoisme personnifié) iz 1814. godine,

2 „One should either be a work of art, or wear a work of art” (Wilde, Phrases and philosophies for the use of the 
young in: Complete Works of Oscar Wilde, p. 1206). Citirano prema Svenson, F. H. L. (2005), str. 144.

Slika 5: Ričard Dajton (Richard Dighton), 
karikatura Boa Brumela, 1805.
Izvor: Wikimedia Commons, public domain 

Slika 6: Napoleon Seroni (Napoleon 
Sarony), Oskar Vajld, oko 1882.
Izvor: Wikimedia Commons, public 
domain

54 55

https://en.wikipedia.org/wiki/Beau_Brummell#/media/File:BrummellDighton1805.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/9/92/Oscar_Wilde_3g07095u-adjust.jpg
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/9/92/Oscar_Wilde_3g07095u-adjust.jpg


na kojoj je jedan nepažljiv i bezobziran dendi predstavljen kako svojim štapom ubada u 
oko jednu damu, dok je drugoj haljinu zakačio svojom mamuzom. Džordž Krukšank je bio 
poznati engleski ilustrator u 19. veku, koji je često u satiričnim printovima predstavljao život 
dendija – npr. na satiričnim listovima Kolibri ili dendi trio (Humming birds or a Dandy trio) iz 
1819. godine i Dendi pri toaleti (Dandy at his Toilette), nastaloj dvadesetih godina 19. veka 
kao parodija na čuvenu temu dama pri toaleti, popularnu u umetnosti još od doba renesanse, 
koja uglavnom podrazumeva polunage žene u trenutku oblačenja i doterivanja.

Kemp i moda osamdesetih 

	 Stilovi i fenomeni dugog 19. veka počeli su da 
se evociraju u popularnoj kulturi već tokom šezdesetih 
i sedamdesetih godina 20. veka, prvenstveno kroz 
muziku i modu, ali su u tom smislu osamdesete 
donele najočiglednije reminiscencije na prethodni 
vek. Novi romantičari bili su predstavnici supkulture 
koja je nastala u Ujedinjenom Kraljevstvu krajem 
sedamdesetih i početkom osamdesetih godina 
i pozivala se na epohu romantizma, istorizam, 
buntovništvo i boemiju. To su uglavnom bili mladi 
muzičari koji su nastupali u klubovima Londona 
(Billy's) i Birmingema (The Blitz), te su pored naziva 
novi ili buntovni romantičari i novi dendiji nosili i ime 
Blitz Kids (Childs, Storry, 1999: 363). Neki od bendova 
koji su se vezivali za novi romantizam bili su Visage, 
Duran Duran, Spandau Ballet, A Flock of Seagulls, 
Culture Club, Ultravox, Adam and the Ants, ABC, a 

na kojoj je jedan nepažljiv i bezobziran dendi predstavljen kako svojim štapom ubada u 
oko jednu damu, dok je drugoj haljinu zakačio svojom mamuzom. Džordž Krukšank je bio 
poznati engleski ilustrator u 19. veku, koji je često u satiričnim printovima predstavljao život 
dendija – npr. na satiričnim listovima Kolibri ili dendi trio (Humming birds or a Dandy trio) iz 
1819. godine i Dendi pri toaleti (Dandy at his Toilette), nastaloj dvadesetih godina 19. veka 
kao parodija na čuvenu temu dama pri toaleti, popularnu u umetnosti još od doba renesanse, 
koja uglavnom podrazumeva polunage žene u trenutku oblačenja i doterivanja.

Kemp i moda osamdesetih 

	 Stilovi i fenomeni dugog 19. veka počeli su da 
se evociraju u popularnoj kulturi već tokom šezdesetih 
i sedamdesetih godina 20. veka, prvenstveno kroz 
muziku i modu, ali su u tom smislu osamdesete 
donele najočiglednije reminiscencije na prethodni 
vek. Novi romantičari bili su predstavnici supkulture 
koja je nastala u Ujedinjenom Kraljevstvu krajem 
sedamdesetih i početkom osamdesetih godina 
i pozivala se na epohu romantizma, istorizam, 
buntovništvo i boemiju. To su uglavnom bili mladi 
muzičari koji su nastupali u klubovima Londona 
(Billy's) i Birmingema (The Blitz), te su pored naziva 
novi ili buntovni romantičari i novi dendiji nosili i ime 
Blitz Kids (Childs, Storry, 1999: 363). Neki od bendova 
koji su se vezivali za novi romantizam bili su Visage, 

Slika 7: Pjer la Mesanžer (Pierre La Mésangère), 
Oličenje egoizma, 1814, Britanski muzej, London, 
inv. br: 2003, U.13
Izvor: British Museum

Slika 8: Džorž Krukšenk (George Cruikshank), 
Kolibri ili Dendi trio, 1819, Britanski muzej, London, 
inv. br: 1935,0522.7.152
Izvor: British Museum 

Slika 9: Džorž Krukšenk (George 
Cruikshank), Dendi pri toaleti, 1820-
ih, Britanski muzej, London, inv. br: 
1978,U.361
Izvor: British Muesum

prema pojedinim mišljenjima i Depeche Mode (Clancy Steer, 2009: 37). O njihovim vizuelnim 
identitetima i stilovima starali su se tadašnji studenti umetničkih akademija, dizajneri, 
kostimografi i stilisti poput Stivena Džounsa, Kim Boven, Stivi Stjuart, Džona Galijana, a 
piratska kolekcija Vivijen Vestvud iz 1981. godine, prepoznatljiva najpre po košuljama sa puf-
rukavima, imala je poseban uticaj na modu i muzičku industriju čitave decenije (Isto; Childs, 
Storry, nav. delo: 182–183). Pored košulja sa puf-rukavima i karnera, epohu su obeležili i 
dugi kaputi i redengoti nalik na istorijske kostime, što je posebno muškoj modi davalo jedno 
teatralno obeležje i bilo u suprotnosti sa stilom agresivnog panka (Childs, Storry, nav. delo: 
182–183). Osim britanskih novih romantičara, ovaj imidž u svetu muzike je potom prihvatio 
i Prins, noseći šminku, obuću sa visokom platformom kako bi izrazio dvosmislen stav prema 
konvencionalnim idejama o maskulinitetu i feminitetu (Clancy Steer, nav. delo: 51). Ono što 
je u početku nekima delovalo šokantno bilo je to što su se uz ovakve kostime u svakodnevici 
omladine i van sveta muzike koristile veoma jaka scenska šminka i specifične frizure, kako 
među ženama, tako i među muškarcima.

	 Novi romantizam je nastao u Ujedinjenom Kraljevstvu, gde su tradicije romantizma 
18. i 19. veka i viktorijanskih načela, prvenstveno u umetnosti i književnosti, bile duboko 
ukorenjene. Umetnost romantizma, koja se u različitim vidovima manifestovala kroz čitav 
19. vek, bila je usko povezana sa simbolizmom i istorizmom. Simbolizam se, između 
ostalog, bavio i temama koje su inspirisane odnosima između žena i muškaraca krajem 
19. veka, konfliktnim stavovima po pitanju roda, feminizma i uloge žene u društvu, ispitujući 
ustaljene granice rodova i istražujući hibridnost, feminizaciju i androginiju, prvenstveno 
kroz mitološke i fantastične motive (Facos, 2009: 115). Stoga su novi romantičari svojim 
vizuelnim identitetom, koji se razvio pod uticajem umetnosti romantizma i glem-roka, 
podsetili javnost na dendizam, istorizam i androginiju. Pre njih, androginiju i feminizaciju 
u stilu, poigravanje sa seksualnošću i neutralizacijom roda tokom sedamdesetih godina 
pokazali su britanski glem-rok muzičari poput Marka Bolana i Dejvida Bouija, posebno 
svojim izmišljenim personama – Bolan Kosmičkim krstašem (Cosmic Crusader), a Boui 
Zigijem Stardastom (Ziggy Stardust) i Aladinom Sejnom (Aladdin Sane) (Childs, Storry, nav. 
delo: 23). Zigi Stardast je bio Bouijev glamurozni alter ego sa albuma Uspon i pad Zigija 
Stardasta i paukova s Marsa (The Rise and Fall of Ziggy Stardust and the Spiders from Mars) u 
vidu androginog vanzemaljca i rok mesije, koji je nosio ženstveniju i uz telo pripijenu odeću, 
šminku, minđuše, kosu farbanu u narandžasto, platforme i čizme umesto teksasa, do tada 
karakterističnog za rok modu, što ga je, između ostalog, približilo kempu (Vela, 2010: 3). 
Osamdesetih su pojedine figure nastavile tradiciju androginije. Grejs Džouns je tokom ove 
decenije usvojila pank-glem stil kratko ošišane kose i maskulinih odevnih kreacija, kojima 
je promovisala visoku modu Žan-Pola Guda, dok je Eni Lenoks kratko ošišanu kosu i muška 
odela nosila kao simbol kontrole nad njenim muzičkim identitetom (Childs, Storry, nav. delo: 
23). Boj Džordž, frontmen Kalčr klaba, odrazio je i uticaj koji je gej supkultura imala na novi 
romantizam i slične muzičke žanrove (Isto). Iako mnogi izvođači koji su bili bliski novom 
romantizmu sebe nisu smatrali pripadnicima ove supkulture (posebno ne kemp figurama) 
i u smislu muzičkog žanra bili su bliži nju vejvu, sint-popu ili počecima elektronske muzike, 
onovremeni mediji su ih svakodnevno definisali na ovaj način. U jednom intervjuu Boj Džordž 

56 57

https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_2003-U-13 
https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1935-0522-7-152
https://www.britishmuseum.org/collection/object/P_1978-U-361


je izjavio: „Nisam ni kemp. Ja sam gizer3. Nisam kvir koji bunca, imam malo karaktera“ (Page, 
2014). Prema mišljenju Suzan Sontag, kemp ukus je znatno širi pojam od homoseksualnog 
ukusa, iako se njihovi određeni afiniteti očigledno preklapaju – homoseksualci su bili 
avangarda i najistaknutija publika kempa (Sontag, nav. delo: 28–29). U smislu nestašnosti i 
poigravanja, posebno rodovima i muško-ženskim identitetima, kemp se dovodio u vezu i sa 
kulturom drega.
	 Moda preteranog, raskošni istorijski 
kostimi, teatralnost, eklekticizam, androginija, 
homoseksualnost i težnja da se stvori utisak 
provokativnog i skandaloznog, koji su potom 
često bili izloženi poruzi, postali su deo pop 
kulture osamdesetih i stupili u blisku vezu sa 
odlikama kempa. Pesma Šarmantni princ (Prince 
Charming) benda Adam and the Ants iz 1981. 
godine mogla bi da se tumači kao mini-manifest 
kempa zasnovan na Beleškama Suzan Sontag: 
„Šarmantni prinče, šarmantni prinče,/ Izrugivanja 
se ne treba plašiti,/ Nemoj nikad, nemoj nikad/ 
Da prestaneš da budeš dendi, pokazujući 
mi da si zgodan“ („Prince Charming, Prince 
Charming,/ Ridicule is nothing to be scared of,/ 
Don't you ever, don't you ever/ Stop being dandy, 
showing me you're handsome“), dok se Adamov 
istoristički kostim iz ovog spota danas čuva u 
Muzeju Viktorije i Alberta u Londonu.

	 Osamdesete godine se od početka 
21. veka intenzivno evociraju u popularnoj 
kulturi prvenstveno kroz muziku, film i modu, 
a u filmovima je ova epoha često parodirana.
Pripadnici generacije koja je krajem devedesetih i ranih dvehiljaditih godina snimala pretežno 
komične filmove i serije svoju mladost prikazivali su na nostalgičan, ali i parodičan način. 
Uglavnom je bilo reči o samoparodiji u smislu pozivanja na srednjoškolske dane ili vreme 
provedeno na koledžu, čime je evocirana tadašnja muzika, moda, šminka, frizure i sleng, ali 
je u širem smislu to bila i parodija na čitavu epohu. Neki od poznatijih primera su pojedine 
retrospektivne epizode serije Prijatelji (Friends) ili komedije Produkcijske kuće Hepi Medison 
(Happy Madison Productions) Adama Sendlera i, češće, grupe Fret pek (Frat Pack), u kojima 
se pojavljuju pretežno isti glumci poput Bena Stilera, Ovena Vilsona, Luka Vilsona, Vinsa 
Vona, Vila Ferela i drugih, što je termin skovan kao parodija na ret pek filmove šezdesetih (Rat 
Pack) i tinejdžerske bret pek filmove osamdesetih godina (Brat Pack). U ovakvim scenama 
evokacije samog perioda uglavnom su se birali najpreteraniji vizuelni stilovi kako bi se jasno 
ukazalo na prepoznatljivost cele epohe. Pored parodije kroz filmove i muziku, postoje i brojni 
aktuelni omaži periodu osamdesetih, ali je posebno zanimljiv jedan primer anahronizma kao 
paralele sa ovom decenijom.
3 Geezer – engl. čudak, ekscentrik.	

	 U filmu Marija Antoaneta Sofije Kopole iz 2006. godine, u sceni isprobavanja i kupovine 
raskošnih haljina, kolača i pića na smenu, među kostimima, preteranom dvorskom modom iz 
perioda neposredno pre Francuske revolucije i luksuznom obućom pojavljuju se svetloplave 
starke, a scenu simbolično prati numera Hoću slatkiš  (I Want Candy) iz 1982. godine benda 
Bow Wow Wow. Kada je film izašao, na ovaj Kopolin anahronizam se gledalo različito – neki 
su ga videli kao trivijalnost, neki kao potcenjivanje važnosti mode za jednu vladarsku ličnost 
toga doba, dok su ga drugi videli kao mehanizam za poistovećivanje gledalaca sa veoma 
mladom kraljicom čija zaduženja i obaveze prevazilaze njene kapacitete i za izazivanje 
empatije prema njoj, što verovatno i jeste najviše u skladu sa režiserkinom zamišlju. Otuda 
je za ovu scenu odabrana pesma koja ima ulogu da savremenom gledaocu pruži poznatu 
i nostalgičnu atmosferu jednog bezbrižnog perioda, da ga podstakne da razume jednu 
tinejdžerku iz drugog doba koje je potpuno suprotno bezbrižnom, iako je scena krajnje 
hedonistička, i da na simboličan način otelotvori navodnu, ali čuvenu izjavu kraljice Marije 
Antoanete: „Ako nemaju hleba, neka jedu kolače“. Po pitanju stila i prenaglašene mode i 
preteranosti u sređivanju, posebno među muškarcima, između trendova prošlosti 18. i 19. 
veka i savremene popularne kulture može se napraviti i paralela na relaciji makaroni–dendiji–
hipsteri–metroseksualci. Ako je prema Suzan Sontag kemp „dendizam u doba masovne 
kulture“, onda se hipsterska kultura, često ironična i takođe bazirana na retro trendovima, 
posebno na stilovima iz osamdesetih godina 20. veka, može donekle videti kao hipi kultura 
u doba postkapitalizma, dok je preterana sređenost karakteristična za metroseksualce 21. 
veka.

Kemp i i nternet mimovi

	 Internet mimovi kao deo savremene vizuelne kulture odgovaraju na aktuelna 
politička, socijalna, kulturna pitanja i dešavanja i prenose stavove i poruke onih koji ih prave, 
kroz humor, satiru i parodiju. Mimovi su jedan vid digitalnih karikatura koje se početkom 
21. veka plasiraju putem interneta i čije je autorstvo uglavnom anonimno, a estetski izraz 
krajnje sveden i podrazumeva najčešće jednu fotografiju ili ilustraciju koja se, masovno 
reprodukovana, koristi u različitim kontekstima uz različit tekst. Imajući u vidu politički i 
socijalni kontekst mimova, Anastasija Denisova smatra da su oni, s jedne strane, sredstvo 
ličnog izražavanja u cilju zabave, informisanja, komentarisanja i socijalizacije; zajednički jezik 
interneta i proizvod participativne kulture u kojoj se postiže vidljivost, promoviše povezanost 
i šire ideje, dok, sa druge strane, mogu biti viđeni kao doprinos raspravama i ubeđivanju 
drugih po pitanju političkih i društvenih stavova i, iako ne pripadaju nijednoj političkoj stranci 
ili instituciji, viđeni su i kao pogodno sredstvo za pružanje alternativnih oblika političkog i 
društvenog aktivizma (Denisova, 2019: 39–40).

	 U jednom internet mimu, koji predstavlja istu vizuelnu formu od koje se prave brojne 
replike i u koju se konstantno učitavaju nove ideje i poruke u kontekstu zabave i pristupa 
ozbiljnim temama na manje ozbiljan i humorističan način, može se uočiti jedna kemp crta 
i donekle napraviti paralela sa stavovima Suzan Sontag iznetim u njenom eseju Beleške 
o kempu, koji je nastao tokom šezdesetih godina 20. veka, kada masovna i popularna 
kultura postaju sve dominantnije. Sontagova je već tada smatrala da tradicionalni oblici 

Slika 10: Ivon Svinden (Yvonne Swinden), 
Kostim Adama Enta iz spota za pesmu 
Prince Charming, 1981, Muzej Viktorije i 
Alberta, London, inv. br: S.140&A to O-1983 
Izvor: Victoria and Albert Museum

58 59

https://collections.vam.ac.uk/item/O159723/rock-and-pop-ant-adam/


prevazilaženja ozbiljnosti poput ironije i satire nisu dovoljni za kulturno prezasićeni medij 
u kojem se obrazuje savremeni senzibilitet, kao i da je poenta nestašnog i antiozbiljnog 
kempa da svrgne ozbiljnost s trona, te da on „sadrži nove, kompleksnije odnose prema 
ozbiljnom – može se biti ozbiljan o nečem neozbiljnom, a neozbiljan o ozbiljnim stvarima“ 
(Sontag, nav. delo: 25). Kemp koji sugeriše komičnu verziju sveta i koji Sontagova definiše 
kao „dendizam u doba masovne kulture“ ne pravi razliku između jedinstvenih i masovno 
proizvedenih objekata; njegov ukus prevazilazi gnušanje od kopija, a njegov poznavalac 
pronalazi zadovoljstvo u umetnosti namenjenoj masama (Sontag, nav. delo: 25–26). Otuda 
se satirična i umnožavalačka priroda i estetika mima mogu posmatrati u okviru ovakve 
definicije kempa. Pored toga, internet mimovi su u više navrata spontano bivali kemp ili 
namerno obrađivali temu kempa, posebno kada je reč o njegovoj vizuelnoj manifestaciji kroz 
stil i modu.

	 Tokom i nakon značajnih kulturnih, umetničkih, filmskih i muzičkih događaja 
organizovanih na globalnom nivou, praćenih akterima iz industrije zabave, na društvenim 
mrežama se kreira mnoštvo internet mimova kojima se parodiraju situacije, reakcije, 
gestikulacija ili odevne kombinacije poznatih učesnika ovakvih manifestacija. Jedan od 
najvećih događaja na svetskom nivou koji spaja svet umetnosti i mode jeste Met gala 
Metropolitenskog muzeja umetnosti u Njujorku, kojom se svake godine otvara modna 
izložba Instituta za kostim, a koja je zamišljena kao večernja svečanost na kojoj se prikupljaju 
godišnja sredstva za Institut i na koju su pozvane poznate ličnosti, koje se tradicionalno 
oblače u skladu sa temom izložbe, promovišući prepoznatljive velike modne kuće. Od 
devedesetih godina 20. veka Met gala se organizuje u saradnji sa glavnim kustosom izložbe 
i Anom Vintur, glavnom urednicom modnog časopisa Vogue. Neke od tema izložbi tokom 
poslednjih par godina, posebno propraćenih brojnim mimovima na internetu nakon Met gale, 
bile su Kina: s one strane ogledala (China: Through the Looking Glass) 2015, Čovek protiv 
mašine: moda u doba tehnologije (Manus x Machina: Fashion in an Age of Technology) 2016, 
Rei Kavakubo / Kao dečaci: moda između (Rei Kawakubo / Comme des Garçons: Art of the In-
Between) 2017, Rajska tela: moda i katolička imaginacija (Heavenly Bodies: Fashion and the 
Catholic Imagination) 2018. godine, kao i Kemp: beleške o modi (Camp: Notes on Fashion) 
2019. godine.4 Met gala, kao jedan od najvećih modnih događaja, predstavlja posebnu 
inspiraciju za kreatore mimova i komentatore na društvenim mrežama, jer kao odgovor na 
specifične teme izložbi nudi raznovrsne kreacije i kostime koji se odlikuju teatralnošću i 
preteranošću, koje su po prirodi sklone parodiranju.

	 Čuvena žuta haljina sa šlepom kineske modne kreatorke Guo Pei, koju je pevačica 
Rijana nosila na Met gali 2015. godine povodom izložbe posvećene kineskoj umetnosti, 
već sutradan je postala inspiracija za najveći broj mimova. Njena žuta boja i ogroman šlep 
najčešće su asocirali kreatore mimova na kajganu, picu ili na neko drugo jelo, te su foto-
montažom na haljinu dodavani raznoliki sastojci. U kombinaciji sa fascinatorom u vidu 
plamena Sare Džesike Parker, glumice i modne ikone preteranosti, eklekticizma i nespojivog, 
nastao je mim koji je i časopis Vogue svrstao u jedan od najboljih na ovu temu, a na kojem 
4 Met gala zakazana za 2020. godinu organizovana povodom izložbe About Time: Fashion and Duration 
otkazana je usled izbijanja pandemije koronavirusa, dok je naredna izložba podeljena na dva tematska dela: In 
America: A Lexicon of Fashion (Met gala odložena za septembar 2021. godine) i In America: An Anthology of 
Fashion (zakazana za maj 2022. godine).

je prikazana Sara kako svojim vatrenim 
fascinatorom podgreva Rijaninu haljinu u 
vidu kajgane u tiganju (Tanzer, 2015). Sarin 
fascinator irskog modnog kreatora Filipa Trejsija 
korisnici Tvitera poredili su sa kostimima 
raznih negativaca iz animiranih filmova i serija 
poput Grdane (Maleficent) iz Uspavane lepotice 
(Sleeping Beauty) ili Rite iz Moćnih rendžera 
(Power Rangers) i opisali ga kao da je „praktično 
stavila internet mim na glavu“ (Kedmey, 2015). 
Sledeće godine, povodom izložbe o modnim 
kreacijama koje su nastale kao ručni rad ili od 
strane mašine, najveću pažnju na internetu 
nakon Met gale izazvala je Živanšijeva haljina 
od lateksa boje kože, odnosno mesa, koju je 
nosila Bijonse i koju su kreatori internet mimova, 
između ostalog, poredili sa endoplazmatičnim 
retikulumom sa ribozomima, aknama ili 
odranom kožom izvesne „Beki“ (Joseph, 2016).5  
Nakon Met gale 2018. godine, organizovane povodom izložbe o umetnosti inspirisanoj 
katoličkom religijom, Rijanina haljina kreatora Džona Galijana izazvala je najveću pažnju 
internet publike, koja je zbog nje pevačicu poredila sa papom (Vogue, 2018).

	 Potpuno posvećene kempu bile su izložba 2019. godine i Met gala organizovana tom 
prilikom. Gotovo svi učesnici, od kopredsedavajućih članova, među kojima su se našli Lejdi 
Gaga i Hari Stajls, do Šer, koja je izvela glavni performans, predstavljali su savremene ikone 
kempa. Posebnu pažnju javnosti privukla je Lejdi Gaga svojim uvodnim performansom kao 
otelotvorenje kempa u višeslojnim cikláma i crnim kostimima kreatora Brendona Maksvela, 
smenjujući ih teatralno u hodu, kojima je, prema komentarima publike na društvenim 
mrežama, potvrdila titulu kraljice kempa. U Vogovom videu posvećenom njenom performansu 
i kostimu Lejdi Gaga i Maksvel su objasnili čitavu zamisao pozivajući se na Sontagovu i 
njene Beleške, po kojima je i cela izložba ponela naziv i koje su u potpunosti odredile njen 
kontekst.6 Mimovi nastali nakon ove Met gale odnosili su se mahom na Lejdi Gagu, Kejti 
Peri, Džareda Leta, Kajli i Kendal Džener, Kardi Bi, Bilija Portera i druge.

	 Posmatrano iz aspekta preteranosti, na društvenim mrežama mogu se pronaći i mim 
stranice koje imaju elemente kempa. Jedna od najupečatljivijih takvih stranica u domaćoj 
internet zajednici jeste Ručno pravljeni nakit / Hands made acesoris, nastala 2013. godine na 
Fejsbuku kao parodija na mnoštvo tadašnjih stranica koje su se zaista bavile proizvodnjom i 
promocijom ručno pravljenog nakita, a potom su napravljeni i Instagram nalog i zvanični sajt

5 „He better call Becky with the good hair“ („Bolje neka pozove Beki sa lepom kosom“) jeste stih pesme Sorry 
Bijonse Nouls-Karter sa albuma Limunada (Lemonade) iz 2016. godine i odnosi se na izmišljenu Beki, ali 
predstavlja direktnu aluziju na neverstvo njenog supruga, repera Džej-Zija (Jay-Z).	
6 Videti video Behind Lady Gaga's Legendary Met Gala Looks | Vogue, objavljen 11. maja 2019. godine na 
Vogovom zvaničnom Jutjub kanalu: https://www.youtube.com/watch?v=VBrBTFaM-64, pristupljeno 13. 7. 
2021.

Slika 11: Nepoznat autor, Mim Rijane i Sare 
Džesike Parker, Met Gala 2015.
Izvor: Vogue, Photo: Courtesy of House of 
Holland @henryholland

60 61

https://www.vogue.com/article/rihanna-met-gala-2015-guo-pei-dress-memes
https://www.vogue.com/article/rihanna-met-gala-2015-guo-pei-dress-memes


(RPNHMA, bez datuma). U početku je 
administrator stranice objavljivao fotografije 
predmeta od plastelina koji su se navodno 
prodavali sa očigledno parodijskim karakterom, 
da bi ubrzo potom prešao na fotografije realnih 
proizvoda (posebno nakita i modnih odevnih 
predmeta), dodajući potpuno nerealne cene uz 
humorističke dosetke kao opise proizvoda kako 
bi se videlo da je u pitanju satira (Isto). Ovaj vid 
humora bio je vrlo brzo prepoznat, te su posetioci 
stranice učestvovali i u kreiranju zaštitnog lica ove 
imaginarne kompanije i njenih saradnika. Naime, 
administrator stranice je, prema intervjuu koji je 
dao Urošu Đuroviću, rekao da je vizuelni identitet 
stranice kreirao slučajno, kada je na Guglu 
nasumično odabrao fotografiju elegantne dame u 
ružičastoj haljini, sa upadljivim nakitom i šeširom 
dekorisanim cvećem, koja je potom montirana
za svoje različite epizodne uloge (Đurović, 2020: 43). Pratioci stranice su imali priliku da 
glasaju za ime vlasnice ove izmišljene kompanije i izglasali su da to bude „Nakita“, dok 
je njen najbliži saradnik postalo „lane Bandbi“ (parodija na Diznijevog Bambija), a sami 
pratioci su poneli ime „biseri“, kako će im se ubuduće Nakita uvek obraćati (Isto: 43–44). 
Po prirodi narcisoidna i samoljubiva, Nakita je, kao imaginarna bogata i arogantna vlasnica 
kompanije za prodaju naizgled luksuznih proizvoda, postala simbol lažne elite, turbo-folk 
i treš kulture, spoj brzo stečenog bogatstva i slabašne obrazovanosti (Isto: 44). O tome 
svedoči i namerno iskrivljen jezik koji se koristi na stranici, pun specifičnih pravopisnih i 
gramatičkih grešaka koje se uglavnom odnose na zamene glasova i upotrebu slova koja ne 
postoje u srpskom jeziku, prvenstveno y kao zamene za u, i ili j, a ponekad i za neke druge 
vokale. Iskrivljen jezik i namerne greške sastavni su deo internet mimova, a ovde imaju ulogu 
pojačavanja nesrazmernosti između neobrazovanosti i finansijskih mogućnosti „elite”. Ono 
što kod Nakite upućuje na kemp jeste pre svega njena ironična uloga u parodiranju ljudi koji 
modu, snobizam i luksuz vide kao osnovne vrednosti, a potom i izveštačenost, preteranost 
i ekstravagantnost njenog karaktera. U pravljenju mimova i epizodnih uloga u skladu sa 
sadržajem ove izuzetno popularne stranice, koja se sada zaista i bavi prodajom proizvoda 
sa Nakitinim citatima, učestvuje i publika. Interaktivnost po pitanju kemp sadržaja pokazana 
je i na Fejsbuk grupi zatvorenog tipa Koncentracija na kemp7.

*

7 Fejsbuk grupa zatvorenog tipa podrazumeva da je, pored posedovanja Fejsbuk naloga, neophodno da se 
putem njega pošalje, a potom i odobri zahtev od strane administratora grupe kako bi se ostvarilo članstvo, 
odnosno da sadržaj grupe nije javan. Videti: Koncentracija na kemp (https://www.facebook.com/groups/
flaming.pink.flamingos). 	

	 Kao stil i senzibilitet koji je cikličan, kemp je zastupljen u različitim istorijskim 
periodima i kontekstima, a istovremeno je uvek aktuelan zbog svoje nemogućnosti da se 
jasno i nedvosmisleno definiše, te i danas provocira i podstiče na pitanje šta on zaista 
predstavlja. Upravo su ta njegova dvosmislenost i dualnost ono po čemu se kroz istoriju 
prepoznaje, ukoliko se sagleda kao stil preteranosti. U 18. veku makaroni, koji su svojim 
teatralnim kostimima i maskama privlačili pažnju na svoje netipične načine života, izazivali 
su podsmeh, delovali neozbiljno i bili parodirani. Dendiji su u 19. veku bili dvojako posmatrani 
– kao ironične i sofisticirane ili površne i pomodne figure. Njihov smisao za ironiju i humor 
činio ih je ekscentričnim, dok su zbog svoje ekscentričnosti uglavnom bili ismevani. Kritika 
se odnosila na njihovo odevanje, dokolicu, stil i način života, a bila je iznošena najčešće 
kroz satiru u pismenoj formi ili vizuelno kroz modne karikature. U dendijevskom shvatanju 
ironije i čestih apsurda u životu uočava se i jedan vid samoparodije usled prihvatanja 
neozbiljnosti na vrlo ozbiljan način. Samoparodija kao akcija i parodija kao reakcija 
zastupljene su i u kempu 20. veka, koji Suzan Sontag vidi kao „dendizam u doba masovne 
kulture“. Prvenstveno vizuelno i stilski, kroz modu, ali donekle i po svojoj suštini, dendizam se 
evocira u novom romantizmu osamdesetih godina 20. veka i ponovo biva parodiran, najpre u 
aktuelnom trenutku, a potom kroz film i televiziju početkom 21. veka. Ironija, satira i humor 
u savremenoj vizuelnoj kulturi svakodnevno se plasiraju kroz mimove putem interneta. Po 
svojoj spontanosti, neozbiljnosti, estetici i masovnosti mim je blizak kempu. Samoparodija 
u mimovima ogleda se u tome što se u njemu pojedinac i kao autor i kao posmatrač može 
pronaći lično ili na kolektivnom nivou, dok je kao parodija mim usmeren na konkretnu ličnost 
ili situaciju, te može biti viđen i kao kritika i kao samokritika. 

Slika 12: Nepoznat autor, 
Ilustracija Nakite, 2016.
Izvor: Zvanična facebook stranica Ručno 
pravljeni nakit/ Hands made acesoris

Instalacija inspirisana modom dendija: Nina Papić i Stefan Spirovski – scenografi (Ciglana, 
festival Dev9t), Arhiva Muzeja popularnih i supkultura

An installation inspired by dandy fashion: Nina Papić and Stefan Spirovski – set designers 
(Ciglana, Dev9t Festival), Museum of popular and subcultures archive

62 63

https://scontent.fbeg2-1.fna.fbcdn.net/v/t1.18169 9/13082575_584580981718526_6864155831602671185_n.jpg?_nc_cat=107&ccb=1 3&_nc_sid=973b4a&_nc_ohc=Mi7gYvWEk7AAX_qMFpN&_nc_ht=scontent.fbeg2 1.fna&oh=16e903609e059f94b449fa3a410a16ab&oe=60FC7B12
https://scontent.fbeg2-1.fna.fbcdn.net/v/t1.18169 9/13082575_584580981718526_6864155831602671185_n.jpg?_nc_cat=107&ccb=1 3&_nc_sid=973b4a&_nc_ohc=Mi7gYvWEk7AAX_qMFpN&_nc_ht=scontent.fbeg2 1.fna&oh=16e903609e059f94b449fa3a410a16ab&oe=60FC7B12


Internet izvori:

1.	 Joseph, Delenda. Beyonce’s MET Gala Latex Dress Looks Like All Of These Things. 
Uproxx, 2016. [pristupljeno 13. 7. 2021: https://uproxx.com/viral/beyonce-met-gala-
dress-2016-comparisons/]

2.	 Kedmey, Dan. Twitter Has Some Fun With Sarah Jessica Parker's Met Gala Headdress. 
Time, 2015. [pristupljeno 13. 7. 2021: https://time.com/3846428/met-gala-2015-sarah-
jessica-parker/] 

3.	 Koncentracija na kemp [pristupljeno 13. 7. 2021: https://www.facebook.com/groups/
flaming.pink.flamingos]

4.	 Met Museum. The Two Are But One (Les deux ne font qu'un). [pristupljeno 13. 7. 
2021: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/393244]

5.	 Page, Betty. Culture Club's Boy George: 'I'm not camp. I'm a geezer'. The Guardian, 
2014. [pristupljeno 13. 7. 2021: https://www.theguardian.com/music/2014/jun/18/
culture-club-boy-george-not-camp-i-am-a-geezer]

6.	 RPNHMA. Ne znate ko smo? Mi smo u šoku! [pristupljeno 13. 7. 2021: https://rpnhma.
com/o-nama/]

7.	 Tanzer, Myles. The 5 Best Memes of Rihanna's Met Gala Dress. Vogue, 2015. 
[pristupljeno 13. 7. 2021: https://www.vogue.com/article/rihanna-met-gala-2015-guo-
pei-dress-memes] 

8.	 Vogue (2018). The Absolute Best Memes From the 2018 Met Gala. [pristupljeno 13. 
7. 2021: https://www.vogue.com/article/met-gala-memes-viral-moments-celebrity-red-
carpet]

9.	 Vogue (2019). Behind Lady Gaga's Legendary Met Gala Looks [pristupljeno 13. 7. 
2021: https://www.youtube.com/watch?v=VBrBTFaM-64]

10.	 Wilde, Oscar. The Importance of Being Earnest. Act II: Page 9. Shmoop. [pristupljeno 
13. 7. 2021: https://www.shmoop.com/importance-of-being-earnest/act-ii-full-text-9.
html] 

Literatura:

1.	 Bodler, Šarl. Odabrana proza. Nolit, Beograd, 1957.

2.	 Carlyle, Thomas. Sartor Resartus. Oxford University Press, Oxford, New York, 1987.

3.	 Childs, Peter and Storry, Mike (edited by). Encyclopedia of Contemporary British 
Culture. Routledge, New York and London, 1999.

4.	 Clancy Steer, Deirdre. The 1980s and 1990s (Costume and Fashion Source Books). 
Chelsea House by Bailey Publishing Associates Ltd, Hove, 2009.

5.	 Denisova, Anastasia. Internet Memes and Society: Social, Cultural, and Political 
Contexts. Routledge, New York and London, 2009.

6.	 Đurović, Uroš. Social Media Management of the New Camp Content as a Cultural 
Management: Communicational Style and Reaching New Audiences. Master thesis. 
University of Arts (Centre for Interdisciplinary studies), Belgrade; Universite Lumiere 
Lyon 2 (Faculté d'Anthropologie et de Sociologie), Lyon; UNESCO Chair in Cultural Policy 
and Management, Belgrade, 2020. 

7.	 Facos, Мichelle. Symbolist art in context. University of California Press. Berkley, 
2009.

8.	 Fukai, Akiko et al (edited by). Fashion: A History from the 18th to the 20th Century 
(Collection from the Kyoto Costume Institute). Taschen, Köln etc., 2004.

9.	 Godfrey, Sima. The Dandy as Ironic Figure. SubStance, Vol. 11, No. 3, Issue 36. The 
Johns Hopkins University Press, 1982: 21–33.

10.	 Horn, Katrin. Women, Camp, and Popular Culture: Serious Excess. Palgrave Macmillan, 
2017.

11.	 Kolarić, Vladimir. Snobizam, dendizam, kemp. Treći program, 147, leto 2010: 245–
261.

12.	 Kor, Filip. Kemp: laž koja govori istinu. Rende, Beograd, 2003.	

13.	 Oxford English Reference Dictionary (2002). Second Edition, Revised. Oxford 
University Press, Oxford, New York.

14.	 Rauser, Amelia. Hair, Authenticity, and the Self-Made Macaroni. Eighteenth-Century 
Studies, Vol. 38, Number 1, Fall 2004: 101–117.

15.	 Shipley, Joseph Twadell. The Origins of English Words: A Discursive Dictionary of 
Indo-European Roots. JHU Press, 2001.

16.	 Sontag, Susan. Beleške o kempu. Fakultet za medije i komunikacije, Beograd, 2019. 

17.	 Svensen, Laš Fredrik Hendler. Filozofija mode. Geopoetika, Beograd, 2005.

18.	 Vela, Janina Ann. Is Ziggy Stardust Camp?: David Bowie As A Case Study In Music 
And Camp. Master thesis. Texas State University, San Marcos, Texas, 2010.

19.	 Wilde, Oscar. Complete Works of Oscar Wilde. Collins, London, 1966. 

64 65



Jelena Jovanović rođena je 1997. godine i studentkinja je sociologije na Filozofskom 
fakultetu u Beogradu. Interesuju je teme vezane za sociologiju kulture, masovne kulture 
i umetnosti, kao i različite teme o supkulturama. Trenutno posebnu pažnju poklanja 
savremenim manifestacijama kičizacije masovne kulture u urbanim okruženjima.

Jelena Jovanović born in 1997. I am a sociology student at the Faculty of Philosophy in 
Belgrade. I am interested in topics related to the sociology of culture, mass culture, art, 
as well as topics about subcultures. At the moment, I pay special attention to modern 
manifestations of kitschization of mass culture in urban environments.

Jelena Jovanović

In this paper, I want to present several aspects of a cultural phenomenon called Camp. 
Camp is, according to its verdict, a special way of communicating with the audience. Camp 
flirts with kitsch, but also meaningfully uses kitsch language (for non-kitsch purposes) to 
play with the audience (without intending to belittle the taste of the audience).

	 Fashion is a part of Camp and I will start from the famous work of Torsten Veblen’s 
Theory of the Leisure class, which was published at the turn of the 19th and 20th centuries. 
Leisure is necessary for camp to be possible. The importance of leisure is reflected in the 
fact that it is, by the way, one of the important (sometimes not crucial) assumptions of 
any creation. Veblen shows the importance of leisure for enjoying fashion. The bearers of 
fashion, as phenomenon, are members of the leisure class. Without the generosity of the 
economic factor there is neither leisure, nor camp.

	 One of the reasons for writing this paper is the Camp theme (&quot;Camp: Notes  on 
Fashion&quot;) at the Met Gala in 2019 (Metropolitan Museum of Art, New York). The text 
draws attention to the fact that the leading representatives of Camp in the earlier period 
(and even today) are artists and / or performers such as David Bowie, Freddie Mercury, Elton 
John, Madonna, Dolly Parton, Mae West, Elizabeth Taylor, Lisa Minelli… They had a strong 
impact on young people during periods of anti-war youth culture in America, especially the 
United States.

	 From these, so to say, pioneers of camp, only one historical step was needed to the 
modern Vedas of camp. When it comes to today’s actors, some of them were subjects of 
a short descriptive-interpretative review, such as Lady Gaga, Brandon Maxwell, Celine Dion, 
Zendaya Coleman, Jared Leto, Katy Perry…

	 In the paper based on theoretical insights in addition to the already mentioned T. 
Veblen, it is also referred to the texts of Roland Barthes, Michel Foucault, Umberto Ecco, 
Pierre Bourdieu, Georg Ziml, Miško Šuvaković, and others.

	 Camp is fashion, but it is also playing with fashion. However, it is important to note 
that fashion as it is belongs to the higher strata, while members of the lower strata imitate 
the fashion of the higher ones, i.e. to demonstrate their aspirational behavior. As far as we 
know, the actors of the Camp phenomenon have not (yet) meaningfully spoken about it.

Keywords: camp, fashion, Met-Gala, leisure, upper class, lower class, kitsch, art, 
communication.

Abstract

66 67



Kemp – ponovljivost neponovljivog

	 Kemp jeste moda. Ali moda u ljudskoj istoriji nije samo površno i prolazno ukrašavanje 
čovekovo. Moda ima dublje, simboličko, ali i statusno – dakle, kulturno – značenje. Još 
krajem XIX veka američki sociolog norveškog porekla Torsten Veblen u svojoj (i danas 
rado čitanoj) Teoriji dokoličarske klase pokazao je kako moda izvire iz inherentne ljudske 
potrebe da se pokažu snaga, moć, nadređenost i posebnost: 

Počasni epiteti, koji su bili u modi među varvarskim plemenima, kao i među narodima naprednijih 
kultura, obično nose pečat ovog nesofisticiranog osećaja časti. Epiteti i odličja koji se koriste u 
obraćanju poglavarima i poglavicama i odobrovoljavanju kraljeva i bogova vrlo često im pripisuju 
sklonost ka vladarskoj žestini i neodoljivoj rušilačkoj snazi. Ovo se u određenoj meri odnosi i na 
civilizovanije zajednice današnjice. Sklonost koja [im] se pripisuje heraldičkim simbolima na kojima 
su predstavljene proždrljive zveri i ptice grabljivice takođe potvrđuje ovu tezu. (Veblen, 1899: 18)

	 Skupocenost postaje prihvaćena u vidu lepih odlika skupih artikala. One su ugodne 
kao oznake počasne skupoće, a zadovoljstvo koje pružaju stapa se sa užitkom koji pružaju 
lepa forma i boja predmeta; tako ljudi često izjavljuju da je odevni predmet, na primer, 
„savršeno lep“, dok gotovo sve što bi analiza estetske vrednosti tog artikla pokazala jeste 
da je on „novčano lep“. U vezi s tim Veblen dalje piše:

Ova zbrka, ovo mešanje i zamenjivanje elemenata skupoće i lepote možda je najbolje prikazano u 
odevnim predmetima i nameštaju za domaćinstvo. Kodeks ugleda u oblačenju određuje koji će oblici, 
boje, materijali i opšti efekti u ljudskoj odeći biti prihvaćeni kao podobni; a odstupanja od kodeksa 
vređaju naš ukus, navodno zbog odstupanja od estetske istine. (Veblen, 1899: 131)

	 Odobravanje s kojim gledamo na modnu odeću nikako se ne može smatrati 
izmišljenim, piše dalje Veblen. Mi spremno i blagonaklono gledamo s potpunom iskrenošću 
na ugodne stvari koje su u modi. Cinično (i duhovito) primećuje Veblen da džentlmenski 
cilindar ili lakirane cipele nemaju više istinske lepote od iste takve izglačanosti (ofucanosti) 
rukava na iznošenom kaputu.

	 Klasa koja postaje dominantna u zapadnom svetu u moderno doba (otprilike 
od XVII veka do danas) jeste građanstvo ili buržoazija. Buržoazija nastaje i kao derivat 
novonastupajućeg tržišta kao temeljnog društvenog odnosa. Ali buržoazija istovremeno 
stvara, razvija tržište i uspostavlja nebrojeno mnogo dinamičkih pojavnosti i struktura 
tržišta – dijalektika tržišta kao modus vivendi društvenosti. Konstituisala se, kaže Mišel 
Fuko, politika uređenja života u kojoj nije najvažnije tlačenje drugog, već je sve važnije 
potvrđivanje sebe u zajednici. Uporedo sa tim (sa samopotrđivanjem i priznanjem drugih) 
moda dobija značaj u isticanju samosvojnosti i – dopadljivosti. Moda (tj. buržoazija) 
sebi daruje „telo koje valja negovati, štititi, razvijati, čuvati od svih opasnosti i svih dodira, 
izdvajati od ostalih kako bi očuvalo vrednost po kojoj se razlikuje od njih; a sve to dajući 
sebi, među ostalim sredstvima, i jednu tehnologiju seksa“ (Fuko, 1978: 139). Pozivajući 
se na Rolana Barta, Iva Jestratijević ističe da je odevni predmet „izvorni tekst“, u našem 
razumevanju – poruka, glas, priča itd. Bart je uspostavio podelu modnih predmeta prema 
njihovim različitim strukturama. Izvorni jezik odevnog predmeta leži u njegovoj materijalnoj 

strukturi. Ali, pored toga, likovni i govorni (verbalni) iskaz jesu izvedeni oblici jezika modnog 
predmeta. I. Jestratijević o tome piše:

Materijalni odevni predmet, kao proizvodna struktura, čini izvorni tekst. Odevni predmet, kao izvorni 
ili primarni tekst, dobija značenja od strane subjekata koji ga stvaraju. Na taj način kreatori i dizajneri 
postaju oni koji u toku stvaralačkog procesa daju određenom predmetu konkretna značenja. Nasuprot 
izvornim ili primarnim tekstovima mode, sekundarni tekstovi ulazili bi u okvire prikazanih odevnih 
predmeta, te bi kao takvi podrazumevali njihov vizuelni i jezički opis. (Jestratijević, 2003: 116)

	 Međutim, širenje mode od visokih slojeva do srednjih (pre svega buržoaskih) ne bi 
bilo moguće bez brzog razvoja masovnih medija, te i masovne kulture. Mediji jako utiču 
na konstruisanje, predstavljanje novih (medijskih) geografija. Mediji, dakle, definišu naš 
prostor, ali daju i pregled našeg prostora i vremena (ne samo kao obitavališta već i kulture 
shvaćene u najširem smislu). To naše mesto nije više jedinstveno, samopodrazumevajuće 
homogeno, eksluzivno – ono je sada deo širokog prostora interakcija, ali i mesto ukrštanja 
interakcijskih uticaja sa raznih i isto tako promenjivih mesta na svetu. Sva kultura modernog 
medijskog doba premrežena je dijalektikom interakcija. U tom pogledu i moda više nije izraz 
lokalnog, već interaktivnog. Sa velikim geografskim otkrićima, počev od poznog srednjeg 
veka, širi se, daljim osvajanjem geografskih tačaka na zemaljskom globusu, zapadna moda 
kao specifičan izraz dominantne, suprematske civilizacije Zapada. Ljubomir Maširević 
ovako objašnjava ovaj moderni fenomen medijskog uticaja i konstruisanja stvarnosti na 
primeru mode:

Usavršavanje tehnologije štampe pomoglo je i razvoju novina i časopisa tridesetih godina XIX 
veka. Časopisi postaju popularan medij u velikoj meri zahvaljujući izdanjima posvećenim ženama. 
Najvažniji među njima tih godina bio je Godey’s Lady’s Book, dostižući tiraž od 150.000 primeraka. 
Ovaj časopis je sadržao izveštaje o modi, članke i priče, a svako izdanje je bilo dopunjeno krojevima 
po kojima se mogla šiti odeća i muzičke note za samostalno izvođenje kompozicija. Urednik ovog 
časopisa bio je muškarac Luis Godi, a pomoć mu je pružala Sara Džozefa Hejl. Ona je bila borac za 
ženska prava na obrazovanje, a besmrtnost je stekla napisavši popularnu dečju pesmu Meri je imala 
malo jagnje. (Maširević, 2020: 40–41)

Kapitalizam, da bi opstao, nužno mora da održava, neguje profit kao dinamičku konstantu 
bez koje on, naprosto, ne može postojati. To je moguće činiti stalnom rekonstrukcijom 
eksploatacije tzv. nerazvijenog dela čovečanstva, ali i stalnim inovacijama – kreiranjem 
novih proizvoda i usluga. Međutim, iz mnogih istorijskih razloga eksploatacija ne daje 
efekte za kojima stalno raste glad kapitalizma. Sa druge strane, inovacije nije moguće 
ostvarivati na onaj munjeviti način koji diktira kapitalizam. Automobil, avion, televizor, 
štampa, železnica, kuhinjski pribor, nameštaj, kompjuter, sijalica, odeća itd., nasuprot 
agresivnoj ekonomskoj propagandi, na osnovu svojih suštinskih karakteristika i upotrebne 
vrednosti decenijama, pa i vekovima ostaju u upotrebi. Šta se menja, te je potrošač ubeđen 
da živi u nikad ubrzanijem svetu i društvu? Menjaju se oblici, forme, udobnost, ali opet 
– suštinska upotrebna karakteristika ostaje nepromenjena. U tom poslu reklama, dizajn, 
marketing, sezonska moda, koketerija sa umetničkim stilovima, kič itd. jesu nezamenjivi 
modeli i presudno važni načini tzv. ekonomske komunikacije između prodavca i kupca. 
Radi se, pojednostavljeno rečeno, o novotarijama kojima se žustro nameće privid ponude 
novog, savršenijeg, dopadljivijeg „proizvoda proizvoda”. Svedoci smo vladavine dopadljivog 

68 69



namesto lepog, sviđanja namesto racionalne procene potreba. Potrošači sa velikim 
zadovoljstvom prihvataju te tehnološke novotarije, piše Dušan Milanov. Zato reklama mora 
da dostigne savršenstvo. Ubediti, nagovoriti potrošača postalo je i umetnost i nauka. O 
moralnom i estetskom zaziranju od bavljenja svakodnevnim agresivnim, nekultivisanim 
reklamnim trivijalnostima ne razmišljaju više ni najpoznatiji sineasti i modni kreatori. D. 
Milanov o tome piše:

Razvila se i druga vrsta reklamiranja – zasipanje potrošača reklamama lošijeg kvaliteta. Nove 
informacione tehnologije dopuštaju pravljenje ogromnih baza podataka o potrošačima, njihovim 
stavovima i potrebama, a novi komunikacioni medijumi omogućavaju skoro besplatno reklamiranje, 
kroz internet (E-mail) ili mobilnu telefoniju (SMS poruke). Ako ste ikada otvarali nalog za poštu na 
nekom od besplatnih svetskih e-mail servera, verovatno ste imali priliku da birate da li želite da Vaša 
nova e-mail adresa bude privatna ili želite da bude dostupna svima. Taj naizgled bezazleni izbor 
krije mogućnost za velike probleme – izaberete li javnost Vaše adrese, specijalizovane reklamne 
kompanije će vam dnevno slati desetine poruka u kojima Vas pozivaju da uštedite pedeset dolara 
kupujući stvari koje Vam, u stvari, uopšte i nisu potrebne. (Milanov, 2006)

	 U takvom društvenom miljeu, u kome je konzumerizam po svaku cenu postao 
nesalomiva ideologija, obitava kemp. I to, po svoj prilici, od onog vremena kada je silovita, 
beskompromisna industrijska proizvodnja od strane hegemonih političkih i korporativnih 
sila nametnuta kao conditio sine qua non opstanka društva. Vera Vujičić ispravno primećuje 
da „kemp nije ideja, već senzibilitet“, te da je zato „koncept kempa u direktnoj korelaciji sa 
kičem”. Prognoze su da će kemp nastaviti i dalje da se pojavljuje u različitim vidovima 
umetnosti, kulture i društvenih pojava. Kažu da je on uvek korak ispred, u budućnosti; zbog 
toga je toliko potreban sadašnjosti“ (Vujičić, 2014). Kemp koketira sa kičem zato što on 
jeste savršen, ima oblik savršenosti i dovršenosti. Njegove forme su „pravilne“, hladne, 
kao dopadljiv prikaz. Međutim, on je umiren, beživotan i bez onih „skladnih nesavršenosti“ 
kojima nas umetnost uzbuđuje, uznemiruje, pokreće, podstiče na misao i pitanja, na zebnju, 
podseća na našu (ljudsku) lomnost, na život sâm.

	 Nastavljamo pisanje ovog teksta, između ostalog, na tragu prethodnih napomena, 
naglašavajući puku ironičnost kao jednu od dimenzija svoje teme i svog ambicioznog 
nastojanja da potencijalno odgovorimo na neka od pitanja koja ćemo postaviti u narednim 
redovima. U Oksfordskom rečniku engleskog jezika s početka XX veka reč „kemp“ određuje 
se kao „neprirodan, ženstven, teatralno preteran“.

	 Evidentna je teškoća u definisanju ovog pojma, a sam odabir definicije kojom 
bismo se vodili jeste još teži, te sa tom činjenicom na umu polazimo od poznate autorke 
Suzan Sontag, koja je temeljno istraživala kemp kao kulturnu pojavu. Ona naglašava da je 
kemp način konzumiranja, odnosno „izvođenja“ kulture. Motivacija i zainteresovanost za 
bavljenje ovom temom leži upravo u tome što kemp prevashodno predstavlja svojevrstan 
način komunikacije sa publikom. Način na koji se kemp poigrava sa sebi bliskim pojmom (i 
pojavom) – kičem, a i kulturom uopšte, pokazuje da se, pored uklanjanja strogih granica o 
tome šta čini visoku, a šta masovnu kulturu, kemp širi i „provlači kroz pukotine“ prethodno 
navedenih kategorija.

	 Jedna od intrigantnih strana kempa jeste njegova pseudoironičnost, koja se 
uočava na primeru modne kemp postavke (Camp: Notes on Fashion) na Met gali 2019. 

godine (u Muzeju umetnosti Metropoliten u Njujorku). Sam naziv postavke referenca 
je na autorku Suzan Sontag i na njen rad Notes on Camp. Na ovom primeru se uočava 
višeslojno značenje kempa i konkretno se vidi kontrapunkt između onog dela masovne 
kulture u kojem dominiraju kič, treš i mnogi drugi oblici potkulture i, kolokvijalno rečeno, 
„visoke kulture“, koju je svojevremeno Edgar Moren (1979: 93–97) odredio, kako sam kaže, 
donekle nejasnim pojmom „kulturna kultura“. Na osnovu studije slučaja Met gala želimo da 
proverimo hipotezu o cikličnosti kempa, tj. o tome kako s protokom vremena kemp prodire 
iz masovne u visoku kulturu. Tako Miško Šuvaković piše:

Paradigmatski primjeri ciničkog rada u umjetnosti su camp i punk. U campu se subjekt ekstatički i 
bezrezervno identificira s masovnom kulturom (ponaša se, oblači se, govori i želi suglasno njenim 
vrijednostima), pokazujući je kao kulturu otuđenosti, kiča, bezrazložnog smisla, prividne zabave, 
ubijanja vremena itd. (Šuvaković, 2005: 123)

	 Kemp je bio i jeste izraz urbane srednje klase na Zapadu, pogotovo od šezdesetih 
godina prošlog veka. Sredinom XX veka konzumenti kemp kulture su, uglavnom, mladi koji 
pripadaju srednjoj nižoj klasi. Glavni predstavnici kempa tog doba (pa i danas) jesu umetnici i 
/ ili izvođači kao što su Dejvid Boui, Fredi Merkjuri, Elton Džon, Madona, Doli Parton, Me Vest, 
Elizabet Tejlor, Lajza Mineli i mnogi drugi. Ovo su pojedinci koji su imali ogroman uticaj na 
mlade tokom jačanja raznih antiratnih pokreta u Americi, brojnih protesta i borbe za ženska 
prava i uspostavljanje demokratskijeg društva.

	 U nastavku svog rada M. Šuvaković piše:
Za nastanak i diferencijaciju gay umjetnosti i kulture važan je kulturalni i umjetnički aktivizam i 
teorijski rad usmjeren protiv homofobije nastale u 80-im i 90-im godinama kao posljedica reagiranja 
postmodernih neokonzervativnih građanskih i političkih snaga na liberalizaciju javnog demonstriranja 
homoseksualnih rodnih identiteta, ali i na pojavu AIDS-a i povezivanje AIDS-a s homoseksualizmom. 
Zato gay umjetnost ima izraziti društveni karakter, budući da se njome iskazuju prava homoseksualnih 
individua i kolektiva na javno izražavanje identiteta; razrađuju se mehanizmi gay identifikacija 
u heteroseksualnoj i homoseksualnoj umjetnosti; prezentiraju se oblici života i ponašanja u 
homoseksualnim zajednicama; uspostavlja se kritička analiza homofobije i društveno konstruiranog 
i izvedenog straha od AIDS-a; dekonstruira se sistem klasifikacija homoseksualnosti kao perverzije 
i bolesti; prikazuje se homoseksualna želja, uživanje, strah, razornost (abject), pogled, vizualni 
izgled; uspostavlja se heterogeno polje diferencijacija gay estetike (od estetike campa do estetike 
tehnokulture 90-ih); izvodi se gay povijest i teorija umjetnosti kao reinterpretacija homoseksualne 
umjetnosti u europskoj povijesti umjetnosti. Također, za razumijevanje gay umjetnosti i kulture je 
bitno razumijevanje opozicije visoke i popularne gay umjetnosti i kulture. (Šuvaković, 2005: 242)

	 Lejdi Gaga, koja je poznata po svom ekscentričnom izgledu i ponašanju, predstavlja 
odličan primer poznate ličnosti koja je, po mišljenju mnogih, zajedno sa svojim dizajnerom 
Brendonom Maksvelom bila na „visini zadatka“ prilikom kreiranja kostima za Met galu 
2019. Pojavila se najpre u ogromnoj roze haljini i postepeno, skidajući sa sebe jednu po 
jednu haljinu, publici je priuštila performans koji je okončala samo u donjem vešu i obući sa 
natprosečno visokim štiklama. Mnogi modni kritičari su bili oduševljeni kada su videli Selin 
Dion u šljaštećoj haljini, uz komentar da je pevačica „epitet kempa“. Mlada glumica Zendeja 
Kolman nosila je haljinu koja je bila jasno inspirisana pričom o Pepeljugi – čak je njen stilista 
tokom zajedničkog performansa glumio dobru vilu, te je zamahnuo magičnim štapom i haljina 
je počela da svetli. Džared Leto, Hari Stajls i većina muškaraca uglavnom se poigravala 

70 71



	

pitanjem feminiteta i maskuliniteta svojim kostimima, time demonstrirajući značaj uporišta 
kempa u gej zajednicama. Većina pozvanih članica je, podrazumeva se, došla u zanimljivim 
i nimalo jednostavnim kostimima, ali postavlja se pitanje da li je sve što šljašti kemp. Ako 
se vratimo početnoj tezi da je kemp vid komunikacije sa publikom, šta je onda bila suština 
te komunikacije? Da li je pevačica Kejti Peri zapravo pogodila suštinu teme pojavivši se 
obučena kao luster, nasuprot brojnim kritikama? Da li je naša zbunjenost njenim odabirom 
kostima, zapravo, dovoljan kriterijum da nešto okarakterišemo kao „kemp“? Možemo se 
opravdano zapitati da li su izložbe Marine Abramović deo visoke kulture ili zapravo pripadaju 
kempu. Cikličnost kempa uočava se i ovde – na osnovu datih parametara iz literature 
možemo zaključiti da izložbe Marine Abramović istovremeno pripadaju i visokoj kulturi i 
kempu. Šta, u stvari, Marina Abramović kroz svoje (često neshvatljive) izložbe želi da kaže 
svojoj publici? Rekli bismo da izložbe ovakve vrste, uz doprinos popularizaciji savremene 
umetnosti, omogućavaju kempu da zainteresuje pripadnike viših klasa.

	 Može se uzeti da Šuvakovićevom razumevanju prethodi promišljanje Georga Zimela 
o nepraktičnom, neutilitarnom karakteru mode:

Dok je naša odeća, na primjer, općenito praktično prilagođena našim potrebama, odlukama koje 
formiraju modu ne vlada ni najmanji trag svrsishodnosti: nose li se široke ili uske suknje, visoke ili 
široke frizure, šarene ili crne kravate. Ponekad su moderne tako ružne i odbojne stvari, kao da moda želi 
pokazati svoju moć upravo time što zbog nje prihvaćamo i najodvratnije stvari; baš slučajnost s kojom 
ona jednom zapovijeda ono što je svrhovito, drugi put nešto apstruzno, treći put pak nešto praktično 
i estetski posve indiferentno pokazuje njezinu potpunu ravnodušnost s obzirom na norme praktičnog 
života, čime upravo upućuje na drukčije motivacije, naime tipično društvene kao jedine koje preostaju. 
Ta se apstraktnost mode, koja se zasniva na njezinoj najdubljoj biti i [koja] kao ‘nerealističnost‘ daje 
stanovit estetski pečat onome što je moderno čak i na posve ne-estetskim područjima, razvija i u 
povijesnim pojavama. (Simmel, 2001 [1919]: 226–227)

	 Autor u radu naglašava da je moda rezultat klasne podele, što se može i zaključiti 
na osnovu prethodno navedenog. Moda kao takva pripada višim slojevima zbog lošeg 
materijalnog stanja velikih slojeva stanovništva (klasna distanca), ali i zbog brzog menjanja 
trendova kojima, takođe, niže klase nisu finansijski dorasle, a kada se produkti tih modnih 
„trendova“ nađu na policama i rafovima prodavnica za masovnu potrošnju, onda izlaze iz 
„mode“ jer pristupačnost različitim društvenim slojevima podrazumeva prividno stapanje 
(potrošačko ujednačavanje) različitih klasa.

	 Drugi aspekt jeste sama funkcionalnost odevnih predmeta. Pojedinac koji ne 
pripada višoj klasi ne može sebi da priušti odevne predmete koji će dosta odudarati od 
svakodnevnog okvira oblačenja (prevashodno belih i plavih okovratnika). Recimo, smatra 
se neukusnim i neprimerenim da se na radnom mestu (gde taj isti pojedinac provodi većinu 
svog vremena) nosi odeća koja može ličiti na svojevrsne, neetablirane kostime. Da li je to 
onda direktna implikacija da kemp može, bez većih poteškoća, da postane deo visoke (pa i 
luksuzne) mode, a zatim i visoke kulture (shvaćene u najopštijem smislu)?

	 Treba imati u vidu i da Muzej umetnosti Metropoliten u Njujorku jeste jedan od 
najposećenijih muzeja na svetu, a u njemu se, između ostalog, nalaze i dela umetnika 
svetskog glasa – npr. Van Goga, Kloda Monea, Vasilija Kandinskog, Pabla Pikasa, Fransiska 
Goje itd. Stoga ćemo se ovde pozvati na Pjera Burdjea, koji u svom tekstu navodi: 

Možemo sada uporediti društveni prostor sa geografskim prostorom u okviru kojeg izdvajamo 
određene oblasti. Međutim, taj prostor je konstruisan na takav način da pojedinačni akteri, grupe ili 
institucije koje se u njemu nalaze imaju utoliko više zajedničkih osobina što su bliže u tom prostoru, 
utoliko manje što su udaljenije. Na papiru se distance u prostoru poklapaju sa distancama u društvu. 
(Burdije, 1998: 146)

	 Ovo dalje otvara pitanje da li te simboličke granice, koje su vrednosno i normativno 
prihvaćene i određene od strane većine, mogu predstavljati pravu prepreku u socijalnim 
interakcijama. Viktorija Aleksander na ovo pitanje odgovara potvrdno:

Simboličke granice mogu da podele predmete, kao, na primer, kada elite kažu da su lepe umetnosti 
– „visoki“, a popularne umetnosti „niski“ oblici kulture. Takođe, mogu da kreiraju razlike između 
društvenih grupa. U ovom smislu, one služe kao nevidljive prepreke za nečije uključivanje, koje mogu 
da budu isto toliko efikasne i vidljive prepreke poput ograda i zidova. (Aleksander, 2007: 349)

	 Postoje razni primeri prelaska nekog kulturnog oblika iz masovne kulture u visoku 
kulturu. Burdje u Distinkciji tako navodi poznati primer džeza, koji sukcesivno (čak ciklično) 
prelazi iz masovne, narodne kulture u visoku kulturu i obratno. Slično se može ilustrovati i 
primerima iz narodne muzike.

	 Na koncu, Miloš Jovanović, pozivajući u pomoć Filipa Kora, jednog od najznačajnijih 
tumača kempa, predlaže jedan od mogućih zaključaka o kempu: 

Kemp može biti shvaćen i kao način poigravanja sa paradoksima, kroz ’kempovski kompulzivne 
protivrečnosti‘, kakve su, na primer: ’temeljna lakomislenost‘, ’otkrivanje prikrivanjem‘, ’narcizam, 
ironija, blasfemija i gađenje prema samome sebi‘, ’opsesivno ismevanje stvari koje se cene‘, ’dvolična 
iskrenost‘. Kemp je smejati se na Važno je zvati se Ernest i znati zašto, i kemp je smejati se na Važno 
je zvati se Ernest i ne znati zašto.1  (Jovanović)

***

	 Dovitljivost kempa možda će biti upravo ono zbog čega će mu se otvoriti vrata 
ka visokoj umetnosti, tj. kulturi, premda na pitanje da li će se on ikada smatrati njihovim 
delom zasad nema nedvosmislenog odgovora. Međutim, naša je pretpostavka da određeni 
elementi kempa mogu istovremeno olakšavati i otežavati proces cikličnosti, tj. fluktuacije 
među (najjednostavnije rečeno) nižim, srednjim i višim klasama. Pitanje feminiteta 
i maskuliniteta, na čijem je temelju kemp ponikao, postaje sve relevantnije, te će biti 
interesantno posmatrati da li će i koliko društvo ispratiti tendencije svoje epohe. U tom će 
smislu biti zanimljivo i analizirati kako se kemp prilagođava društvenim promenama, te 
promenama ukusa i vrednosti. U slučaju da kemp prodre u redove visoke kulture, možemo 
očekivati, njemu svojstvenu, statusnu demonstraciju ekonomskog kapitala pod prividom 
simboličkog. Da li će i onda kemp predstavljati vrstu političkog akta ili će to biti samo 
„prihvatanje“ kempa od strane visoke kulture? Da li to može da znači da se ne radi o kempu 
u njegovom izvornom obliku, već o pukom egzibicionizmu? 

1 Sve navedeno iz Kor, 2003.

72 73



	

Literatura:

1.	 Aleksander, Viktorija. Sociologija umetnosti. Clio, Beograd, 2007.

2.	 Bodrijar, Žan. Simulacija i simulakrumi. IP Svetovi, Novi Sad, 1991.

3.	 Burdije, Pjer. Društveni prostor i simbolička moć. Spasić, Ivana, ur. Interpretativna 
sociologija. Zavod za udžbenike i nastavna sredstva, Beograd, 1998.

4.	 Burdije, Pjer. Distinkcija. CID, Podgorica, 2013.

5.	 Eko, Umberto. Istorija lepote. Clio, Beograd, 2004.

6.	 Fuko, Mišel. Volja za znanjem. Istorija seksualnosti I. Karpos, Loznica, 1978.

7.	 Horn, Katrin. Women, Camp, and Popular Culture. Palgrave Macmillan, London, 2017.

8.	 Jestratijević, Iva. Uvod u studije mode. Časopis za studije umetnosti i medija, 3, 2013.

9.	 Jovanović, Miloš. Kemp i homoseksualnost. [pristupljeno 29. 6. 2021. i dostupno na: 
https://www.scribd.com/doc/230055907/Kemp-i-Seksualnost] 

10.	 Kor, Filip. Kemp: laž koja govori istinu. Rende, Beograd, 2003.

11.	 Maširević, Ljubomir. Popularna kultura. Visoka škola strukovnih studija – Beogradska 
politehnika, Odsek Akademije tehničkih strukovnih studija, Beograd, 2020.

12.	 Milanov, Dušan. Informaciono društvo. 2005. [pristupljeno 28. 3. 2006. i dostupno 
na: http://www.see-ran.org/expanded]

13.	 Moren, Edgar. Duh vremena 2. BIGZ, Beograd, 1979.

14.	 Oxford English Dictionary (1989). Oxford University Press, Oxford.

15.	 Robertson, Pamela. Guilty Pleasures: Feminist Camp from Mae West to Madonna. 
Tauris, London, 1996.

16.	 Simmel, Georg. Kontrapunkti kulture. Jesenski i Turk, Zagreb, 2001. [1919] 

17.	 Šuvaković, Miško. Pojmovnik suvremene umjetnosti. Horetzky, Zagreb i Vlees & 
Beton, Ghent, 2005.

18.	 Veblen, Thorstein. The Theory of the Leisure Class: An Economic Study of Institutions. 
B. W. Huebsch, New York, 1899.

19.	 Vujičić, Vera. Kemp. 2014. [pristupljeno 20. 4. 2016. i dostupno na: https://www.
konkretno.co.rs/kultura-i-umetnost/kultura/kemp]  

Kostim inspirisan Met galom 2019: Anja Knežević – kostimograf (Ciglana, festival Dev9t), 
Arhiva Muzeja popularnih i supkultura

A costume inspired by Met Gala 2019: Anja Knežević – costume designer (Ciglana, Dev9t 
Festival), Museum of popular and subcultures archive

74 75



Jelena Beočanin je antropolog i istraživač popularne kulture i urbanog razvoja. Spoj 
antropološke perspektive sa interdisciplinarnim studijama ekonomske i društvene istorije 
gradova uokvirio je Jelenin istraživački rad kao ispitivanje dinamika između oblika popularne 
kulture i urbane sredine kao stecišta globalnog i lokalnog. Godine 2020. na Univerzitetu u 
Roterdamu odbranila je master rad na temu odnosa hip-hop kulture i urbane sociokulturne 
raznolikosti u Roterdamu. 

Jelena Beočanin

Jelena Beočanin is an anthropologist and a researcher in the field of pop culture and 
urban development. Jelena’s study on dynamics between pop culture forms and urban 
environment as the core of both the global and the local. She defended her master thesis 
on the relation between hip-hop culture and urban sociocultural diversity in Roterdam, at 
Roterdam University in 2020.

Abstract

Identifying elements and ways of interacting with camp culture in the music of Belgrade’s 
camp diva Bebi Dol we investigate the role of context in the production and dissemination 
of camp and other forms of popular culture. In this paper, by analysing and critically looking 
at the text and visual representations, we interpret the context in which particular 1980s 
and 1990s cultural products such as songs and music videos were created. Discovering the 
context introduces a discussion about two significant and interrelated questions regarding 
camp and popular culture, the first being how a particular time of creation, reception, and 
interpretation reflect on a certain product being understood as camp. The second question 
more broadly seeks to answer how particular socio-cultural contexts of production shape 
what is characterized as camp.

76 77



Ispred svog vremena? 
Temporalnost i (de)kontekstualizovani kemp 

u pop stvaralaštvu Bebi Dol

	 Apstrakt: Otkrivanje elemenata i načina poigravanja sa kempom u muzici Bebi Dol, 
beogradske „kemp dive“, dovodi u pitanje značaj konteksta u nastanku i diseminaciji kempa, 
ali i drugih oblika popularne kulture. U radu se analitičkim i kritičkim razmatranjem teksta 
i vizuelnih predstava tumači kontekst nastanka određenih kulturnih proizvoda – pesama i 
muzičkih videa Dragane Šarić koji su obeležili lokalnu muzičku scenu 80-ih i 90-ih godina 20. 
veka. Traganje za kontekstom otvara diskusiju o dva značajna i međusobno zavisna pitanja 
o kempu i popularnoj kulturi – prvo pitanje je o vremenu nastanka, gledanja i tumačenja dela 
i njegovom uticaju na to da li će nešto biti određeno kao kemp, a drugo je pitanje uticaja 
konteksta na nastanak teksta, ali i slika i predstava koje se mogu odrediti kao kemp.  

Ključne reči: kemp kultura, Bebi Dol, tekst i kontekst, vreme i temporalnost, diskurs, narativ.

Uvod u popularnu kulturu i kemp: mesta nalaženja i razilaženja

	 Jedno od prvih predstavljanja Dragane Šarić kao Bebi Dol bilo je u radio-intervjuu sa 
Nikolom Neškovićem za PGP-RTB 1982. godine. Bebi Dol je tom prilikom predstavljala svoju 
prvu ploču, na kojoj su se nalazili singlovi Mustafa (A) i Na planeti uzdaha (B), a na pitanje 
da li planira da se u budućnosti kroz studije na muzičkoj akademiji bavi ozbiljnim pevanjem 
odgovorila je: „Nemam nameru da se bavim ozbiljnim pevanjem, ali imam nameru da se 
ozbiljno bavim time [pevanjem]“. Uz opasku da voli istorijske romane, mađarske pesme, 
Egipat, zlato i slonove, a da ne voli da češlja kosu i da čeka, Dragana Šarić zakoračila je na 
domaću muzičku pop scenu sa melodičnim i nežnim alijasom holivudskog prizvuka – Bebi 
Dol. Već kroz razgovor o svom umetničkom imenu, koje aludira na bebidol (babydoll), odevni 
komad za spavanje koji je u njenom detinjstvu bio vrhunac njenih želja, Bebi Dol se poigrava 
sa idejom svrgavanja ozbiljnosti sa prestola (Richardson, 1966: 551). Ista ideja prožima 
i ono što nam je danas poznato kao kemp kultura. U svom seminalnom radu Beleške o 
kempu Suzan Sontag tumači ozbiljnost kao srž naivnog, odnosno čistog kempa. Ozbiljno 
shvaćen i nenameran, on počiva na ozbiljnosti koja nije uspela u svojoj suštini (Sontag, 1964: 
5, 8). Ozbiljnost kempa o kojoj piše Suzan Sontag u saglasnosti je sa onim postavkama 
autorke koje kemp određuju kao fenomen koji se nalazi „izvan“ u okvirima dualizma izvan / 
unutra (odnosno na off strani opozicije on / off). Tako je ozbiljnost kempa neuspela prema 
standardima mejnstrim ili dominantne kulture, koja određuje granice ozbiljnog i, stoga, 
uspešnog (Sontag, 1964: 5).1 Suprotno od Sontagove, Ketrin Horn vidi kemp kao subverzivnu 
strategiju i sredstvo komunikacije u popularnoj kulturi pre nego kao senzibilitet koji označava 
ono što je dobro upravo zato što je strašno loše (Horn, 2017: 20).
1 Poimanje kulture kroz dualizam unutra / izvan (on / off) u skladu je sa često razmatranom izjavom Sontagove 
da ako je nešto previše dobro, ono ne može biti kemp. Neka dela mogu biti blizu kempa, ali ako postanu previše 
uspešna ili uspeju u svojoj nameri, onda ne mogu biti kemp.	

	 Može se reći da se razumevanje kempa kao strateškog sredstva za prenošenje 
određenih značenja i vrednosti donekle podudara sa dominantnim debatama i idejama 
o popularnoj kulturi. Naime, teoretičari popularne kulture tumače popularnu kulturu kao 
globalizujuću (Žikić, 2012: 331). Odnos između globalnog i lokalnog počiva na razmeni 
društvenih i kulturnih vrednosti, pri čemu globalno rašireni kulturni fenomeni i proizvodi 
bivaju lokalizovani kako bi odgovorili potrebama datih društvenih i kulturnih okolnosti 
(Banić-Grubišić, 2010; Ristivojević, 2011). Različiti oblici popularne kulture, koji su nastali 
u određenom kontekstu i iz određene misli njhovih stvaralaca, preoblikuju se u novim 
sociokulturnim kontekstima. Nakon globalizacije kultura se nalazi svugde, a popularna 
kultura posreduje u razmeni i transformaciji kulturnih vrednosti (Žikić, 2012: 333; Mazzarella, 
2004: 346–347). 

	 U ovom maniru Žikić popularnu kulturu razume kao natkulturnu komunikaciju jer 
se ona rano razvodi od svog primarnog sociokulturnog konteksta (Žikić, 2012: 332). Žikić 
ne podrazumeva da su sociokulturni konteksti irelevantni za analiziranje i interpretaciju 
stvaralaštva popularne kulture, već da treba uzeti u obzir prenošenje i nicanje popularne 
kulture u sekundarnim kontekstima, te da je korisnije baviti se kulturnom komunikacijom 
koja se ostvaruje na ovaj način (Žikić, 2007: 337). Ovim putem dovodi se u pitanje veza 
između poruke sadržane u stvaralaštvu i konteksta u kojoj je ona nastala (Žikić, 2007: 337).

	 Prema tome, u ovom radu bavićemo se vezom između elemenata kempa u stvaralaštvu 
Bebi Dol i konteksta u kom je ona stvarala, kao i pitanjem šta nam vreme u kom se stvara 
govori o vezi između sadržaja, poruke i konteksta, te kako vreme stvaranja i posmatranja 
utiče na to da li delo određujemo kao kemp. 

O kempu: campy people, happy people?

	 Tekst koji sledi polazi od idejno bliskih pojmova i asocijacija u vezi sa kemp kulturom 
i pravi presek ideja koje su važne za tumačenje karijere i muzike Bebi Dol. Definicije 
kempa su već možda arhetipski prihvaćene kao raznovrsne, a sam kemp kao neuhvatljiv, 
dok raspon disciplinarnih interpretacija i objašnjenja uključuje rasprave o odnosu prirode 
i društva, o društvenoj stvarnosti i Stvarnom (prema Lakanovoj terminologiji), kulturnim 
formama i proizvodnji u popularnoj kulturi, strukturama značenja i onome što je izvan njih, 
lokalnim i regionalnim društvenopolitičkim kontekstima ili o kempu kao o sredstvu razmene, 
komunikacije i opstanka marginalizovanih grupa (Van de Port, 2012: 865–867; Horn, 2010: 
16). Međutim, u kontekstu proučavanja popularne kulture treba se odupreti nagonima da 
se lokalno označi kao „iskonski“ ili „pravi“ način, kao autentična kultura, a globalno kao 
homogenizujuća i masovna kultura  (Žikić 2007: 333).2 Popularna kultura objedinjuje ova 
dva naizgled kontrastna pojma, jer za razne oblike popularne kulture kontekst predstavlja 
promenljivu, a odnos između globalnog i lokalnog postaje neprozirniji zbog sve intenzivnije 
razmene kulturnih vrednosti i ideja.

2 Razlog za ovo je takozvana „rabljenost“, o kojoj govori Livajn, odnosno ideja da je stvaralaštvo kumulativno 
(Žikić, 2012: 332). Zbog ovoga u radu se govori i o intertekstualnosti.

78 79



Kemp izvan društvene stvarnosti

	 Za početak razmatranja o kempu osvrnućemo se na ustaljenu ideju o kempu kao 
visoko stilizovanom, teatralnom senzibilitetu i viđenju stvarnosti u kom nema ničeg prirodnog, 
a koju Suzan Sontag ilustruje primerom pokreta Art nouveau (Sontag, 1964: 3, beleška 8). 
Prema Sontagovoj, Art nouveau predstavlja stvari „onakvim kakve nisu“ ili, prema nešto 
suptilnijem objašnjenju Umberta Eka (2004: 368), Art nouveau započinje „ukrašavanjem 
knjiga“, dekoracijom uobičajenih i funkcionalnih predmeta, pri čemu se „strukturne forme 
prevlače mekim, novim linijama“. U skladu sa ovakvom evokativnom vizuelizacijom ovog 
pokreta možemo početi da zamišljamo kemp kao vansistemsko i vanstrukturno doživljavanje 
stvarnosti koje se oslanja na prerađeno i visoko stilizovano posmatranje odnosa između 
prirodnog i društvenog, a opstaje na isticanju „lažnosti prirodnog“ (Van de Port, 2012: 866). 
Kako piše Van de Port, prema Lakanu postoji stvarnost izvan društveno definisane i uređene 
stvarnosti ili, kako u emisiji Bla Bla Bebi na nekadašnjoj televiziji ART (EX YU ARHIV, 2009) 
Bebi Dol kaže:

	 Ovo je Bla Bla šou. Šou o takozvanoj prirodi i takozvanom društvu. Za danas imam pričicu o početku 	
	 i kraju. Vi znate da verovatno svaka knjiga ili neka pesma i svašta oko nas govori o tome i upozorava 	
	 da ovo što mi znamo, je li, kao naš život, je li, to je samo jedno malo zrnce [...].

	 Matis van de Port, prateći Lakanovu terminologiju,  u Stvarno izvan društveno i kulturno 
određene stvarnosti – ili oko „malog zrnca“ stvarnosti o kome govori Bebi Dol – smešta 
kemp, koji je zapravo kulturna proizvodnja Stvarnog (Van de Port, 2012: 866) i, shodno tome, 
on postavlja pitanje: kakve senzacije i iskustva Stvarnog izazivaju i stvaraju stilovi poput 
kempa?

	 Umberto Eko govori o lepoti upotrebnih predmeta u 20. veku, gde se kvalitativni aspekti 
lepote sve više preokreću u kvantitativne aspekte jer su funkcija, praktičnost i ekonomičnost 
ono što određuje dopadljivost predmeta, a sve kao posledica potrošačke komodifikacije, 
komercijalizacije i serijalnosti (Eko, 2004: 376). Dopadljivost i lepota stvari, međutim, nisu 
ultimativni ideal kada je u pitanju kemp. Prema Julijani Rebentiš, kemp odlikuje želja za, te 
ljubav prema stvarima čija je upotrebna vrednost iščezla, kao i njihovo praktično značenje 
(Rebentisch, 2014: 241). Zapravo, u njenom tumačenju kempa estetski predmeti su od 
velikog značaja za razumevanje pojedinih primera kemp estetike jer oni izazivaju „krizu 
značenja“ i otvoreni su ka raznim interpretacijama (Rebentisch, 2014: 241). Ova autorka, kao 
i Suzan Sontag, kroz analizu dela Džeka Smita suprotstavlja kemp standardima mejnstrim 
i tzv. „visoke kulture“, koji ozbiljno umetničko delo vide kao uspešno ostvarenje namere iza 
samog dela.3

3 Ova ideja počiva na premisi da postoji direktna, pravolinijska veza između namere iza nekog dela i konačnog 
proizvoda.

 Kemp i kontekst

	 Pored drugih smelih zapažanja Suzan Sontag, ideja da je kemp izdvojen iz svakog 
konteksta i depolitizovan (čak i apolitičan) predstavlja plodno tle za kritiku i dalje promišljanje 
(Sontag, 1964: 1, beleška 2). Tako Ketrin Horn kritikuje ne samo Sontagovu već svaki napor 
kojim se pojam kempa dekontekstualizuje i depolitizuje (Horn, 2010: 18). Opasnost od tesnog 
povezivanja kempa sa njegovim istorijskim korenima leži u mogućnosti da mu se oduzmu 
instance po kojima se povezuje sa raznim savremenim kontekstima; međutim, autorka 
naglašava da se ne sme zaboraviti da je kemp bio „sredstvo komunikacije i preživljavanja“ 
za marginalne kvir zajednice (Bronski, 1984: 42). Ovde prihvaćeno shvatanje kempa ne 
odbacuje premisu da je kemp kao kulturni fenomen i estetsko promišljanje stvarnosti, 
sistema značenja i društvenih normi bio direktno povezan sa marginalizovanim društvenim 
grupama u Americi, pre i posle 1969. godine, ali prihvata i tumačenja po kojima kemp ima svoju 
funkciju među intelektualnom elitom i pop estetama, te izopštenim radničkim supkulturama 
čiji je odnos prema popularnoj kulturi prožet asocijacijama o društvenoj (klasnoj) mobilnosti, 
kao i među kontrakulturama srednje klase (Ross, 2003: 3). Međutim, autori poput Žikića 
(2007: 330) veruju da je lociranje konteksta u domenu popularne kulture znatno teže jer ona 
postaje kontekst za sebe, a njeno tumačenje zahteva natkulturne kompetencije. Prema Rosu, 
različite upotrebe i značenja kempa proizvode se za različite društvene grupe i označavaju 
različitu problematiku, koja zavisi od društveno-kulturnog konteksta (Ross, 2003: 2). 

Uhvatiti neuhvatljivo: od teksta do konteksta kao metod istraživanja

	 Ovaj rad se oslanja na osnovne postavke analize diskursa i posebno referiše na 
pojmove diskurzivnog teksta, intertekstualnosti i konteksta.4 Pored teksta, rad uključuje 
i vizuelnu analizu, težeći ka koherentnoj interpretaciji odabranog dela, odnosno izvora. 
Sveobuhvatno tumačenje tekstualnih i vizuelnih izvora koji čine jednu celinu pospešuje 
analizu diskursa u pravcu načina proizvodnje značenja i znanja. Stoga, tumačenje u ovom 
radu ispituje i odnos između tekstualnog i vizuelnog. Vizuelna analiza podrazumeva i 
društveni akt „gledanja“ i zato je značajno istaći i da je u ovom slučaju kontekst gledanja 
potraga za elementima koji se mogu tumačiti kao kemp, te se slike razumeju kao procesi 
vezivanja ideja i značenja sa našim razumevanjem sveta (Lister and Wells, 2004). Kao što 
je prethodno ustanovljeno, razumevanje sveta kroz kemp senzibilitet i estetiku zadire u 
sfere izvan proizvedene društvene stvarnosti. Još jednom vreme – i to vreme gledanja – 
dobija na značaju u analizi konteksta.	

4 Pojam intertekstualnosti se nadovezuje i na pomenutu ideju o „rabljenosti“, odnosno kumulativnom 
stvaralaštvu (Žikić, 2012). Princip intertekstualnosti, kao kod Jurija Tinjanova, označava korelaciju elemenata 
jednog sistema, bilo da je u pitanju tekst ili književnost kao sistem, pa je, prema tome, nemoguće pronaći 
autonoman književni tekst jer svaki upućuje na neki drugi tekst u sistemu (Bužinjska i Markovski, 2009: 132). 
Prema razmatranjima Julije Kristeve, u pitanju je koncepcija koja označava pozajmljivanje iz drugih književnih 
tekstova i njihovo apsorbovanje (Isto: 363). Tako intertekstualna analiza teži da izvoji te pozajmice i na taj 
način protumači nastanak nekog teksta. 	

80 81



	 Ovakav pristup prvobitno ispituje odnos teksta / sadržaja i konteksta i time 
problematizuje tvrdnje prema kojima kemp naglašava stil, teksturu i čulnost, a ne sadržaj, 
ali ih ne odbacuje, već ih dalje preispituje (Sontag, 1964: 1–2, beleške 2 i 5). Vizuelni izrazi, 
stilski ukrasi, evokativni objekti, teatralnost, prenaglašenost i kontrasti neizostavni su deo 
razmišljanja o kempu, gde je estetika često u prednosti nad semantikom. Analiza diskursa 
teži da bude ubedljiva pre nego istinita i stoga je karakteriše određena skromnost analitičkih 
zaključaka i tvrdnji (Rose, 2001: 160). Međutim, kako Rouzova naglašava, ova „retorička 
strategija skromnosti“ može biti kontraproduktivna kada je u pitanju promišljanje konteksta 
(Rose, 2001:  161). 

	 Naime, Džilijan Rouz razlikuje dve vrste analize diskursa, pri čemu se prva odnosi na 
(1) analizu diskurzivnog teksta (u širem smislu), a druga na (2) društveni kontekst u kom 
je tekst nastao. U radu se druga vrsta analize, prema Rouzovoj, dopunjava i određenjem 
sociokulturnog prostora i / ili vremena u kojem se sprovodi istraživanje ili određenjem 
društvene grupe koja predstavlja okvir problematizacije ove teme, a sve to kako bi se 
ispitala uloga vremenske distance sa koje se pojava tumači i razume kao kemp. U kratkim 
crtama, ponuđeno tumačenje obuhvata:

1.	 opis denotativnog nivoa;

2.	 izdvajanje ključnih reči i tema delâ dok se prati njihova povezanost sa slikama, 
repetitivnost i upotreba;

3.	 posmatranje reči kao dela diskursa, te značenja i asocijacija koje proizvode (odnosno 
konotativni nivo: kako povezujemo ono što vidimo?);

4.	 identifikovanje diskurzivne formacije, odnosno toga kako su značenja povezana u 
celinu  (kroz komunikaciju vizuelnih i tekstualnih elemenata);

5.	 naziranje onoga što nije rečeno, odnosno prikazano, te razmatranje postojećih 
kontradikcija i konflikata (Fivush, 2010: 88;  Rizzo, 2017: 28)5. 

Izvan društvenog konteksta: Mis Bejbi i narativ posebnosti i nepripadanja

	 Rane ploče i singlovi Dragane Šarić (Bebi Dol) možda najviše odišu opskurnim 
značenjima i intrigirajućim porukama koje publika treba da dekodira, a koje su Bebi Dol 
mahom označile kao „neshvaćenu“ umetnicu „ispred svog vremena“. Inicijalni zalet ka 
eksperimentisanju i kombinovanju različitih formi i muzičkih žanrova sa često kontrastnim 
slikama, mitskim i fantastičnim elementima u muzici Bebi Dol ohrabreni su naivnim 
uverenjem da se može stvarati pod alijasom, a da pritom nikog neće biti briga o ličnosti koja 
stoji iza tog imena. 

5  Meri Rizo govori o drugom tipu tišine – u proizvodnji istorijskog znanja, ali je njeno vođenje Trujoovim idejama 
značajno jer govori o prikazivanju moći kroz tišinu ili prećutkivanje određenih narativa (Rizzo, 2017: 28). Na 
ovaj način se nadovezuje na ideju da se o kempu ne govori, kao i da postoji tajni ugovor, komplicitna tišina 
ili šala koja je dostupna i razumljiva samo određenoj grupi ljudi kemp senzibiliteta (Sontag, 1964:1). Ketrin 
Horn (2010: 2) govori o „diskurzivnoj zajednici“, u kojoj se odvija uspešna komunikacija jer njeni pripadnici 
dele norme komuniciranja, pa stoga znaju da prepoznaju nagoveštaje ironije, kao što su to često teatralnost i 
prenaglašenost u kempu.	

	 U razgovoru sa Danilom Štrpcem za RTV reviju, juna 1983, Bebi Dol kaže: 
U našim uslovima mi, pevači, prepušteni smo sami sebi. A sama nisam u stanju da se još i sa imidžom 
bakćem. Imam crvenu kosu, oblačim se ovako kako se oblačim, šminkam se u skladu sa tim, ali ništa 
od toga nije smišljeno u cilju nekakve karijere. Da se kod nas radi kao u muzički razvijenim sredinama, 
prihvatila bih ono što se mora, izgled, ponašanje, sve. Ali mi nemamo vremena ni za mnogo važnije 
stvari od imidža. (Yugopapir, 2014)

	 Promatrajući ovu izjavu, možda bismo campiness Bebi Dol okarakterisali kao naivan, 
a onda i više zadovoljavajući, jer kada namera da se nešto učini kempom izostane, kemp 
je samim tim iskonskiji, čistiji i verniji svojoj neuhvatljivoj srži (Sontag, 1964: 5, beleška 
18). Međutim, nenamerni kemp ne znači i izostanak poruke koja se želi preneti u korist 
estetike, ili sadržaja u korist forme i stila. Ovaj isečak iz razgovora sa Štrpcem jedan je 
od prvih nagoveštaja da je kemp Bebi Dol na jedan način i satira o određenim kulturnim 
vrednostima lokalne muzičke industrije. U prvom pomenutom intervjuu sa Neškovićem,  
nakon objavljivanja singlova Mustafa i Na planeti uzdaha 1982, Bebi Dol je odsečno odredila 
svoj stav prema muzičkoj industriji rekavši da  joj „ne pada na pamet da nastupa uživo jer se 
to na domaćoj sceni ne radi kako treba“.  

	 Osim toga, narativ o njenoj životnoj priči – a posmatrano i iz antropološke perspektive 
metanarativa i biografija – počiva na isticanju nesvakidašnjosti njenog odrastanja i 
porodičnih odnosa, dok Bebi Dol opisuje sebe kao „čudnu“ i neukalupljenu u standarde njene 
okoline. Tako se u razgovoru za emisiju TV lica... kao sav normalan svet 2008. godine Bebi 
Dol priseća svog polaska u školu u Beogradu. Pripovedanjem o svom načinu odevanja i 
zanimanju svog oca, koji je bio džez muzičar, Bebi Dol nam daje sliku svog detinjstva, u  kom 
se znatno razlikovala od ostale dece, čiji su roditelji bili inženjeri i advokati. Priseća se prve 
lekcije o svom nepripadanju, koja je postala nezaobilazan momenat u pričama Bebi Dol, 
kada su deca u dnevnom boravku spalila njenu „belu krznenu čizmicu“(EX YU ARHIV, 2008a; 
2008b; 2008c). Ovakvi evokativni momenti, koji se postavljaju oko estetskog predmeta, 
pozicioniraju Bebi Dol na strani izvan u okvirima opozicije izvan / unutra.  

	 O svom odrastanju, koje je podrazumevalo često putovanje i izmeštanje iz poznate 
sredine, Bebi Dol kaže: „Ako se u životu nađeš na nekom putu koji podrazumeva nešto malo, 
malo više od prosečnog, što je isto uspeh, onda moraš da budeš spreman da se drugačije 
ponašaš, da više daješ, primaš, variš.“ Ambicija kemp dela je težnja da se ostvari nešto 
grandiozno i nesvakidašnje. Kako piše Sontagova, i jačina ambicije koja stoji iza nekog dela 
može ga učiniti kempom (Sontag, 1984: 5–6). Iz ove perspektive, prema kojoj kemp izaziva 
utisak fantastičnosti, prekomernosti i neverovatnosti, da li se poduhvati Bebi Dol poput Lapis 
lazzuli, Mustafa, a možda i Rudi prema svojoj zamisli mogu svrstati i u kemp dela?

	 Svoju distancu od društva u kom živi i stvara, osim čestih putovanja u detinjstvu, Bebi 
Dol naglašava govoreći o životu u Kairu, gde je bila poznata kao Mis Bejbi (engl. Miss Baby). 
Ovako se ona priseća ovog perioda svog života, nastavljajući da gradi narativ kroz posebne 
estetske slike: „Uvek sam nosila duge haljine, kosu vezanu u rep i šal preko ruku. Sećam se, 
nosila sam neku haljinu od crne venecijanske čipke, zvala se crna udovica“ (EX YU ARHIV, 
2008b).

82 83



Od Italije, preko severne Afrike, do Brazila: elementi kempa u muzici Bebi 
Dol 

	 Ako se osvrnemo na stvaralaštvo i muziku Bebi Dol, prvi EP singl Mustafa / Na planeti 
uzdaha eksperimentiše sa muzičkom i video formom. Dok melodiju za pesmu Na planeti 
uzdaha preuzima od Edvarda Griga (In the Hall of the Mountain King, prema Ibzenovoj drami 
Per Gint, 1867), ovo nije bio poslednji put da koristi dela drugih kompozitora i muzičara, 
a da nudi svoju interpretaciju. I u samoj Ibzenovoj drami, koja počiva na norveškoj bajci i 
narodnoj priči i koja je prema svojoj formi nekonvencionalna za 19-vekovne norme, postoje 
fantastični motivi. U svojoj interpretaciji Bebi Dol je zadržala momenat fantastike i mistike: 

Ukrstite koplja,
na zvezde krenite u boj,

u osvajanje neba
od danas vodiće vas on.

Hiljade svemirskih najlepših ratnika
sutra stići će do mene, do planete uzdaha,

na letećim konjima koji bljuju vatru,
u srebrnim odelima koja štite glavu,
doći ćes da porobiš moju planetu ti.

	 Interesantno je da je drama Per Gint nastala u Italiji, a beleži putovanje glavnog 
lika od norveških planina do severne Afrike – geografskih i društveno-kulturnih odrednica 
koje inspirišu Bebi Dol. Na primer, u pesmi Lapis lazzuli nudi svoju interpretaciju muzike 
italijanskog folk-rok pevača Anđela Branduardija, dajući joj mitski i fantastični karakter kroz 
tekst spominjući rusalke i sedmoglave aždaje. Pesmu Lapis lazzuli preradila je za projekat 
Blackout Predraga Pajdića:

Pretražujući svoje sećanje i vraćajući se na mesto sa koga je otišao, umetnik uspeva da kroz rad Lapis 
lazzuli pozicionira vreme u kome su stvari imale smisla, u kome je Beograd ličio na druge svetske 
metropole. Vraćajući nas u vreme u kome je pop hit velike eksjugoslovenske muzičke zvezde Bebi 
Dol Lapis lazzuli (1983) obećavao mogućnost izbora, nagoveštavajući da će život biti normalan, 
umetnik svestan sopstvenog, ali i kolektivnog apsurda, Pajdić ponovo, dvadeset godina kasnije, u 
novom maniru, zajedno sa glamuroznom pop ikonom prezentuje remasterovano muzičko sećanje. 
Performans koji je tom prilikom izvela Bebi Dol, sedeći u udobnoj stolici, u zamračenoj prostoriji, 
osvetljena jednim reflektorom, govoreći o sopstvenim srušenim snovima i uspomenama, praćena 
euforičnom, stalnoponavljajućom melodijom, učinio je galerijski prostor epskim, ritualnim, magično 
ispunjenim lamentom originalne domaće kemp dive. (Blagojević, 2003)

	 Nasuprot ovom izvođenju, u muzičkom videu za Lapis lazzuli Bebi Dol, pored 
tradicionalne muške igračke grupe u narodnoj nošnji i sa noževima za pojasevima, igra u 
kostimu zečice. U prvom planu, u opoziciji sa odsečnim i energičnim pokretima igračke 
grupe, Bebi Dol pravi naglašene i spontane pokrete rukama, čija funkcija može biti prosto 
kontrastna i intrigirajuća, ostavljajući posmatrača u nedoumici. Tekst pesme i prateći video-
spot u najmanju ruku su ambivalentni i ne mogu se smestiti u određeni kalup ili kategoriju, 
što je prema rečima Sontagove odlika kempa. Kada bi neuvežbani plesni akt Bebi Dol sa 
zečijim ušima na glavi pronašao svoje mesto u kulturnom kodu i kad bismo ga jasno mogli 
razložiti, razumeti i dokazati njegovu kemp prirodu, da li bi on to i dalje bio?

	 Studijska verzija videa za pesmu Rudi predstavlja rekreiranu scenu sa Rudolfom 
Valentinom u ulozi šeikovog sina. Valentino, poznat u medijima i kao „Latin Lover“, bio je 
predmet velike medijske pažnje, a o njegovoj muškosti i seksualnosti naširoko se debatovalo 
20-ih godina prošlog veka. Bebi Dol se u pesmi poziva na njegovu ulogu šeika i šeikovog 
sina iz filmova The Sheik (1921) i The Son of the Sheik (1926), u kom je Valentinova uloga 
„labudova pesma muškosti“ (King, 2012). U spotu za pesmu Rudi Bebi Dol rekonstruiše 
scenu iz filma u svom improvizovanom najlon šatoru, gde se, naspram Valentinovih scena 
iz filma, Bebi Dol nalazi u ulozi Jasmin i leti na ćilimu. Performativnost rodnih uloga u ovoj 
sceni je dominantna, dok su pokreti i zavodljivi pogledi Bebi Dol teatralni i naglašeni.

Slika 1. Scena iz filma The son of the Sheik, 1926. 

Slika 2. Bebi Dol u ulozi Jasmin u studijskom 
spotu za pesmu Rudi, 1983.

84 85



	 Konačno, nastup Bebi Dol sa pesmom Brazil na Evroviziji 1991. godine pre svega 
poziva na vizuelnu analizu. Nastupajući na Evroviziji, Bebi Dol je nosila intenzivnoplavu 
odevnu kombinaciju, sa izraženom šminkom i dugačkom plavom kosom, njeni pokreti su se 
ponavljali, a tekst pesme govorio je o slatkom životu udvoje. Karneri, cvetovi i ogledalca na 
traci za kosu na vrhu glave jesu estetski objekti koji izazivaju krizu značenja, dok se ceo nastup 
smatra preteranim, kako to u kemp kulturi obično i biva. Međutim, da li je ovo izvođenje Bebi 
Dol posebno kempi zbog neuspeha koje je doživelo? U vezi sa izvođenjem numere Brazil na 
Evroviziji važan je i kontekst gledanja. Kontekst gledanja konstruiše određena očekivanja, te 
formira i sud o konačnom proizvodu, što je u ovom slučaju značilo ocenjivanje Brazila kao 
neuspelog, ili rečima Endija Vorhola kojima se vodi i Bebi Dol – „nema boljeg primera od 
lošeg primera“.

Slika 3. Omot za singl Brazil. 

Slika 4. Omot za album Ritam srca, 1995.

Mustafa odoleva slasti Istoka: laž koja govori istinu?

	 Prva pesma dvostrukog singla Bebi Dol u produkciji PGP RTB-a Mustafa iz 1981. 
godine dobila je nagradu za najbolji snimak te iste godine. Dok se Bebi Dol pobrinula za 
tekst (ili, kako na singlu piše, Dragana Šarić, dok je izvođač Bebi Dol), Mustafa je stvoren u 
plodotvornoj saradnji sa Goranom Vejvodom. Muzički spot koji priziva Mustafin povratak na 
„Istok“ zahteva razmatranje i dekodiranje poruke koja na prvo gledanje ostaje nedokučena. 

	 U pesmi Mustafa ističe se opozicija Istok: Zapad („Zaboravi na evropsko vreme, tamo 
noć traje danima”), dok se prenaglašenost izraza, na primer, ogleda u karikaturnoj upotrebi 
reči „saksija“ kada se govori o odevnom predmetu. Prema vizuelnom događaju koji prati 
tekst može se pretpostaviti da se radi o fesu, te opseg kultura na koje se odnosi pojam Istoka 
ostaje prilično širok i sveden pod mediteranske kulture. U kombinaciji sa iskazom „Zaboravi 
na evropsko vreme [...]“ stvoren je prostor za evokativnu upotrebu reči poput „činovnik“ i 
„fijaker“. Iako je reč o 80-im godinama 20. veka i fijaker kao prevozno sredstvo zadržao se 
samo u pojedinim gradovima bivše Jugoslavije, a da je pritom bio najzastupljeniji u Austriji, 
reč „fijaker“ u kombinaciji sa drugim pomenutim rečima priziva asocijacije na „tipičan“ 
orijentalni kulturni areal. Izgleda kao da se aludira na prisustvo prošlosti u trenutku nastanka 
dela, a sa pojmom i kontekstom Istoka u pesmi povezuju se i reči koje upućuju na čulnost: 
na miris, dodir i toplotu, dok su orijentalne žene instinktivne, „vole ljubav“ i „ne stide se“, čime 
se pojačava efekat ubedljivosti orijentalnog diskursa. Kontrast rodnih identiteta pojačava se 
i dubinom glasa Slobe Konjovića, koji izgovara „Mustafa“, nasuprotno visokom glasu Bebi 
Dol. Naime, ostaje pitanje u kojoj meri poigravanje sa prenaglašenim i ponekad stereotipnim 
rodnim ulogama u ranoj muzici Bebi Dol uspeva da relativizuje i preispita dominantne 
diskurse. Iako se ne može porediti sa androginijom Ani Lenoks i drugih ženskih figura koje 
proizvode rodnu disorijentaciju zabavnim i smelim poigravanjem sa rodnim identitetima, 
postavlja se pitanje da li kemp u pop muzici Bebi Dol kritikuje rodne pretpostavke u kulturno-
istorijskom okviru datog društva (Piggford, 1997: 56–57). 

Diskusija o kempu: vreme i kontekst

	 Fazičnost, neuhvatljivost i složenost fenomena kao što je kemp ostavlja značajan 
prostor za diskusiju o razumevanju  i ubedljivosti kulturne proizvodnje i dela koja se mogu 
tumačiti kao kemp. Osim toga, varljivost vezanosti bilo koje kulturne forme za kontekst 
njenog porekla dodatno otežava poduhvat bavljenja popularnom kulturom. Moguće je 
prepoznati da komunikacija koja se ostvaruje kroz popularnu kulturu jeste „ispunjena 
političkim stavovima, mišljenjima i porukama često, baš kao i što se formama popularne 
kulture diskutuju i komuniciraju kulturni identiteti“, međutim, to ne sprečava da se oblici 
popularne kulture izvan svog izvornog konteksta često posmatraju kao neki „sociokulturni 
bastardi“ (Žikić, 2012: 328). Otuda i potreba da se kemp preispita u lokalnom kontekstu i da 
se opštepoznati momenti lokalne pop scene i ljudi koji u određenoj meri okupiraju kolektivno 
znanje i sećanje više generacija razmatraju kao primeri kempa, poput Bebi Dol.

86 87



	 Dragana Šarić, Bebi Dol, a Mis Bejbi u nekim drugim krajevima sveta svojim smelim 
stvaralaštvom i intrigirajućom pojavom uvodi kemp kroz mešavinu društveno-kulturnih i 
umetničkih uticaja koje je usvojila tokom svog detinjstva i mladosti. Njena javna persona 
zasniva se na brojnim uticajima, od koji Bebi Dol najčešće navodi Vorhola i Darela. 
Kontekst u kome nastaje kemp Bebi Dol uokviren je idejom o građanstvu i kosmopolitizmu, 
diplomatiji i multikulturalizmu, ali i orijentalizmu, pri čemu se društvene vrednosti preispituju 
i podvrgavaju ironiji. Na primer, kada je u pitanju preispitivanje rodnih identiteta u lokalnom 
društvenom kontekstu, ironičan komentar dobija oblik pesme Insallah:

Zatrudneću, ako bog da, rodiću sina.
Ne, ne mogu više, radim po ceo dan, ja ne znam šta ću sa sobom, a on je uporan.

	 Ovom pesmom Bebi Dol je pobedila na Međunarodnom sajmu muzike (MESAM-u). 
I dok u određenoj meri kemp u muzici i estetici Bebi Dol možemo prepoznati kao kritiku 
usmerenu i prema aspektima lokalne muzičke industrije i društvenoj situaciji, čije je 
razumevanje prožeto orijentalnim diskursom, izvesno je da je kemp Bebi Dol i naivno 
ispitivanje granica stvarnosti. Popularna kultura je prožeta vladajućim diskursima i 
kulturnim vrednostima, ostavljajući Bebi Dol u žudnji da iskusi život opisan u Darelovom 
Aleksandrijskom kvartetu i da nakon toga izazove promišljanje senzacionalističkih ideja o 
Egiptu. Međutim, i ideje Bebi Dol o diskurzivnom Istoku potkrepljene su formulacijama i 
predstavama iz popularne kulture, počevši od crno-belih filmova Rudolfa Valentina. Iako se 
ne može jasno govoriti o takvoj nameri kao centralnoj karakteristici njenih dela, zanimljivo 
je primetiti senzaciju i iskustvo koje njena dela ostavljaju za sobom, slikajući umetnicu kao 
ekscentričnu, neshvaćenu i „ispred svog vremena“. Ne izostaje ni činjenica da su pojedine 
pesme bile hitovi svog vremena, međutim, potrebno je uočiti da, kako vreme odmiče, Bebi 
Dol sve više pripada kempu. 

	 Vreme ima veliki uticaj na to da li će se neko ili nešto tumačiti kao kemp. Kemp 
podrazumeva element fantastičnosti koji je nekada nemoguće doživeti ili pojmiti u datom 
trenutku jer previše podseća na našu svakodnevicu. Zapravo, Suzan Sontag tvrdi da 
proticanje vremena pruža dovoljnu distancu koja omogućava da nešto doživimo kao kemp 
(Sontag, 1964). S tim u vezi postavlja se pitanje da li bismo te 1991. godine nastup Bebi 
Dol sa pesmom Brazil na Evroviziji okarakterisali kao kemp. Kao što i sam naslov ovog rada 
sugeriše, kemp Bebi Dol mora se dovesti u vezu sa pojmom temporalnosti – reč je o fenomenu 
koji nastaje, menja se i nestaje, a u okviru bavljenja popularnom kulturom interesuje nas 
kako se on upotrebljava, te šta označava u lokalnom sociokulturnom kontekstu.

Literatura:

1.	 Banić-Grubišić, Ana. Romski hip hop kao multikulturalistički saundtrek. R-Point: 
pedagogija jedne politike. Etnoantropološki problemi, 5 (1), 2010: 85–108.

2.	 Bronski, Michael. Culture Clash: the Making of Gay Sensibility. South End Press, 
Boston, 1984.

3.	 Bužinjska, Ana i Markovski, Mihal Pavel. Književne teorije XX veka. JP Službeni 
glasnik, Beograd, 2009. 

4.	 Eko, Umberto. Istorija lepote. Plato, Beograd, 2004. 

5.	 Fivush, Robyn. Speaking Silence: The Social Construction of Silence in Autobiographical 
and Cultural Narratives. Memory, 18 (2), 2010: 88–98. 

6.	 Horn, Katrin. Woman, Camp and Popular Culture. Cham, Palgrave Macmillan, 2017. 

7.	 Horn, Katrin. Camping with the Stars: Queer Performativity, Pop Intertextuality, and 
Camp in the Pop Art of Lady Gaga. Current Objectives of Postgraduate American Studies, 
10, 2010. 

8.	 Lister, Martin and Wells, Liz. Seeing Beyond Belief: Cultural Studies as an Approach to 
Analysing the Visual. Van Leeuwen, Theo and Jewitt, Carey, eds. The handbook of Visual 
Analysis. Sage, London, 2004.

9.	 Mazzarella, William. Culture, Globalization, Mediation. Annual Review of Anthropology, 
33, 2004: 345–367. 

10.	 Piggford, George. "Who’s that girl?": Annie Lennox, Wolf’s Orlando, and Female Camp 
Androgyny. Mosaic: An Interdisciplinary Critical Journal, 30 (3), 1997: 39–58. 

11.	 Rebentisch, Juliane. Camp Materialism. Criticism, 56 (2), 2014: 235–248. 

12.	 Richardson, John Adkins. Dada, Camp, and the Mode Called Pop. The Journal of 
Aesthetics and Art Criticism, 24 (4), 1966: 549–558. 

13.	 Ristivojević, Marija. Korelacije muzike i mesta na primeru beogradskog ‘novog talasa’ 
u rokenrol muzici. Etnoantropološki problemi, 9 (4), 2011: 931–947.

14.	 Rizzo, Mary. Reading Against the Grain, Finding the Voices of the Detained. Museums 
and Social Issues, 12 (1), 2017: 26–32.	

15.	 Rose, Gillian. Visual Methodologies. Sage Publications, London, 2009. 	

16.	 Ross. Andrew. Uses of Camp. The Yale Journal of Criticism, 2 (1), 1988: 1–24.	

17.	 Sontag, Susan. Notes on Camp. 1964. [preuzeto 18. jula 2021: https://classes.dma.
ucla.edu/Spring15/104/Susan%20Sontag_%20Notes%20On%20-Camp-.pdf]

18.	 Van de Port, Mattijs. Genuinly made up: camp, baroque, and other denaturalizing 
aesthetics in the cultural production of real. The Journal of Royal Anthropological Institute, 
18 (4), 2012: 864–883.

88 89



19.	 Žikić, Bojan. Popularna kultura: nadkulturna komunikacija. Etnoantropološki problemi, 
7 (2), 2012: 315–341. 

Internet izvori:

1.	 Blagojević, Ivana. Predrag Pajdić:  Blockout. Vreme, 675, 2003. [pristupljeno 18. jula 
2021: https://www.vreme.com/cms/view.php?id=360675] 

2.	 EX YU ARHIV, 2009. Bebi Dol- Bla bla Bebi- I deo [Video]. You Tube: https://www.
youtube.com/watch?v=6YrnJYRd3Wg&t=3s 

3.	 EX YU ARHIV, 2008a. TV Lica- Bebi Dol- I deo [Video]. You Tube: https://www.youtube.
com/watch?v=ySP796arjVc 

4.	 EX YU ARHIV, 2008b. TV Lica- Bebi Dol- II deo [Video]. You Tube: https://www.youtube.
com/watch?v=MGjiNMuIB_4&t=1s

5.	 EX YU ARHIV, 2008c. TV Lica- Bebi Dol- III deo [Video]. You Tube. https://www.
youtube.com/watch?v=-dVXj5KpjmM&t=2s

6.	 King, Gilbert. The "Latin Lover" and His Enemies. Smithosnian Magazine, 2012. 
[pristupljeno 18. jula 2021: https://www.smithsonianmag.com/history/the-latin-lover-
and-his-enemies-119968944/] 

7.	 Yugopapir, 2014. Bebi Dol, prvi intervju nakon Jugovizije i "Rudija": Po mnogima, bila 
je najbolja i najmodernija te večeri. [pristupljeno 18. jula 2021: http://www.yugopapir.
com/2014/05/jugovizija-1983-bebi-dol-pevala-sam-bez.html] 

Selfie booth inspirisan pevačicom Bebi Dol i kemp estetikom: Nina Papić i Stefan Spirovski 
– scenografi (Ciglana, festival Dev9t), Arhiva Muzeja popularnih i supkultura

A selfie booth inspired by artist Bebi Dol and camp aesthetics:  Nina Papić and Stefan 
Spirovski – set designers (Ciglana, Dev9t Festival), Museum of popular and subcultures 
archive

90 91



O projektu

	 Projekat Camping the trash out okuplja mlade stvaraoce (scenografe, scenske 
arhitekte, primenjene umetnike i sl.) i mlade istraživače (sociologe, antropologe, andragoge, 
politikologe, kulturologe, komunikologe i dr.) sa ciljem kreiranja interaktivne, pop-up izložbe 
kao foruma za diskusiju o različitim društvenim temama. 

	 Kako bismo ostvarili ciljeve projekta, prvobitno smo „zaronili“ u istraživanje kempa 
kao zanimljivog društvenog fenomena, a potom smo istraživačke napore udružili sa 
kreativnim. Mladi scenografi i kostimografi su samostalno ilustrovali istraživačke radove 
kroz interaktivne postavke u Ciglani u okviru festivala Dev9t, kao i u KC Magacinu. Programe 
smo upotpunili zanimljivim radionicama na različite teme, kao i brojnim okupljanjima i 
druženjima. 

	 Naš tim broji više od 50 mladih entuzijasta, a veliku podršku našim nastojanjima 
pružili su naši mnogobrojni partneri. Celokupnu građu o kempu baštinimo u publikaciji 
istraživačkih radova, ali i kroz završni film projekta. 

About the project

	 Camping the trash out project gathers young creators (scenographers, scene 
architects, applied artists, etc.) and young researchers (sociologists, anthropologists, 
andragogists, political scientists, culturologists, communicologists, etc.) with the aim to 
create an interactive, pop-up exhibition as a forum for discussion about different social 
topics.

	 To achieve the aims of the project, we initially delved into camp as an interesting 
social phenomenon, and then employed research with creativity. Young scenographers and 
costume-makers illustrated the papers through interactive installations in Ciglana as part 
of Dev9t festival (Nine), as well as in KC Magacin. The programs were enriched with variety 
of workshops and gatherings.

	 Our team has more than 50 young enthusiasts, while numerous partners supported 
our ambitions. The overall corpora about camp is preserved in the research paper publication, 
as well as in the final movie project.

92 93



Kemp u nama i mi u kempu!

Istraživačice

Ana Samardžić

Jelena Jovanović

Jelena Beočanin

Esejisti

Vladimir Milisavljević

Smiljka Čabraja

Tatjana Ristić

Tamara Tica

Lektor za srpski jezik

Matija Nešović

Lektor za engleski jezik

Jana Živanović

Dizajn publikacije

Sanela Begović

Urednik

Uroš Đurović

Muzej popularnih i supkultura

Museum of popular and subcultures

avgust 2021.

Beograd

Projekat podržao Fond Princ Klaus

This project is supported by Prince Claus Fund

Partneri

Medijski partneri

Glavni medijski 
pokrovitelj

Partner 
završnog filma

94 95


